

IGLESIA DEL NAZARENO www.samnaz.org



Nielson, Merritt J.
Una fe, un señor, un bautismo / Merritt J. Nielson;
compilado por Merritt J. Nielson. 1a ed. - Derqui : Casa Nazarena de Publicaciones, 2017.
60 p.; 23 x 15 cm.
ISBN 978-987-1340-67-5
1. Cristianismo. 2. Teología . I. Nielson, Merritt J., comp.
II. Título.

Traducción Asociación MINISTERIOS SINERGIA Juan R. Vázquez Pla, Director

CDD 230

Todas las citas bíblicas han sido tomadas de la Santa Biblia, versión Reina-Valera de 1960, excepto en el caso de las que han sido tomadas de la Nueva Versión Internacional, de la versión Dios Habla Hoy, o de la Traducción en Lenguaje Actual, las cuales han sido respectivamente identificadas con las siglas NVI, DHH y TLA.

UNA PUBLICACIÓN PATROCINADA POR
LA JUNTA DE SUPERINTENDENTES GENERALES
IGLESIA DEL NAZARENO
Copyright © 2017
Church of the Nazarene, Inc.
All rights reserved.

Un Señor, una Fe, un Bautismo

Editor general
Frank M. Moore

Gerente editorial

Carmen J. Ringhiser

Compilado por Merritt J. Nielson

Editor de copia

Anita Palmer

Diseñador **Kevin Williamson** 

Superintendentes
generales:
Jerry D. Porter
J. K. Warrick
Eugénio Duarte
David W. Graves
David A. Busic

Secretario general

David P. Wilson

Fotos iStock, Carmen Ringhiser

# RESUMEN

| Conversaciones Preliminares                                           | ¶9-10  |
|-----------------------------------------------------------------------|--------|
| La Historia de la Salvación —<br>Creación, Encarnación y Proclamación | ¶11-12 |
| Las Sagradas Escrituras<br>y la Formación en la Fe                    | ¶13-16 |
| Patrón 1—El Credo                                                     | ¶17-33 |
| Patrón 2—Los Sacramentos                                              | ¶35-42 |
| Patrón 3—Los Diez Mandamientos                                        | ¶43-53 |
| Patrón 4—El Padre Nuestro                                             | ¶55-60 |



LOS QUE SEAN **VEHEMENTES ADORADORES DE** DIOS NO PODRÁN SER SUPERFICIALES NIINDIFERENTES EN SU MODO DE PENSAR.

Phineas Bresee

"[Padre], esta es la vida eterna: que te conozcan a ti, el único Dios verdadero, y a Jesucristo, a quien has enviado" (Juan 17:3).

"Y en ningún otro hay salvación; porque no hay otro nombre bajo el cielo, dado a los hombres, en que podamos ser salvos" (Hechos 4:12).

"Jesús le dijo: Yo soy el camino, y la verdad, y la vida; nadie viene al Padre, sino por mí. Si me conocieseis, también a mi Padre conocerías"

(Juan 14:6-7).

# UNA FE CORRECTAMENTE FORMADA

Toda organización que sobrevive a lo largo del tiempo es capaz de atribuir su longevidad a una profunda combinación compartida de su propósito, sus creencias y sus valores. Así ha sido con la Iglesia del Nazareno. Surgió para predicar, enseñar y ejemplificar la santidad de corazón y vida como verdadera esencia de su vocación de hacer discípulos semejantes a Cristo en las naciones. Nuestro presente como denominación, al igual que nuestro futuro, depende de nuestra fiel participación en la misión de Dios, y de que acojamos la vocación distintiva que Dios nos ha dado como iglesia entre las demás iglesias cristianas.

A medida que nuestra denominación se expande globalmente, conviene que identifiquemos no solo nuestras características distintivas, sino también la manera en que nuestra teología se deriva de Las Sagradas Escrituras y, además, la manera en que armoniza con una tradición eclesiástica de más de dos milenios, con la razón humana iluminada por el Espíritu Santo, y con la experiencia cristiana. Este libro representa nuestra iniciativa para tales fines.

Nuestros ancestros espirituales desarrollaron credos, confesiones de fe y catecismos porque temían que la vida cristiana perdiera su forma distintiva a menos que los creyentes pudieran afirmar y acoger públicamente y con convicción las creencias medulares del cristianismo. La fe cristiana es más que conocimiento intelectual o recitar de memoria algún dogma. Es un modo específico de vida que sigue una pauta que se puede definir. Por ejemplo, la esperanza cristiana no es simplemente el poder del pensamiento positivo, sino una expectativa más concreta, de la disfunción y la decembrar a del passado. Dise puede transpersado la passado.



a nueva vida. En nuestra tradición doctrinal, a esa clase de esperanza la llamamos el optimismo de la gracia. Que las convicciones centrales de la fe no pueden ser cimentadas en sentimientos vagos y opiniones subjetivas, es el tema constante de la predicación y la instrucción fundamentadas en las Escrituras y en las tradiciones.

De hecho, el objeto de las doctrinas es articular los principios básicos y subyacentes ya practicados dentro de la comunidad cristiana. Un documento como es la profesión comunitaria, o lo que algunas iglesias llaman catecismo, posee cierto grado de autoridad institucional porque nace de la vida de la iglesia. Cuando examinamos credos antiguos, confesiones teológicas y otros documentos históricos de formación de fe, descubrimos esquemas que poseen el poder de hablar a nuevas generaciones dentro de los contextos inusuales y desafiantes. Este libro, *Un Señor, una Fe, un Bautismo, busca* continuar en el presente esas conversaciones del pasado, históricamente prolongadas, con el fin de ayudar a las nuevas generaciones de fieles cristianos a fomentar los valores esenciales de nuestra denominación de que somos cristianos, de santidad, y misionales.

La visión panorámica de este documento no se conforma con solo presentar información acerca de Dios o del plan divino para nuestra salvación. En última instancia, pretende enfocarse en nuestra adoración a Dios y solo a Dios. Dios merece todo honor y toda gloria. De todo lo que se lea y se entienda en los siguientes renglones deberá fluir nuestra más alta alabanza y adoración. "Sean, pues, aceptables ante ti mis palabras y mis pensamientos, oh Señor, roca mía y redentor mío" (Salmos 19:14 NVI).

Hay cuatro patrones en esta iniciativa de formación en la fe que originan el esquema del libro: el Credo de los Apóstoles<sup>†</sup>, los Diez Mandamientos, los Sacramentos, y el Padre Nuestro. Juntos, conforman un nuevo marco para la exploración y la comprensión de la fe cristiana como la propugna la Iglesia del Nazareno dentro de su tradición teológica.

Un Señor, una Fe, un Bautismo sigue los cuatro patrones clásicos de la formación en la fe:

- 1. El Credo
- 2. Los Sacramentos
- 3. Los Diez Mandamientos
- 4. El Padre Nuestro

### **CONVERSACIONES DE PRELIMINARES**

#### 1. ¿Qué es Un Señor, una Fe, un Bautismo?

*Un Señor, una Fe, un Bautismo* es el título de una iniciativa integral de formación en la fe para los nazarenos de todo el mundo (Efesios 4:4-6).

#### 2. ¿Cuál es el propósito de este libro?

Propugnar las doctrinas esenciales creídas y practicadas por los nazarenos como comunidad global de cristianos en todo el mundo, utilizando el formato tradicional y de siglos de la iglesia cristiana para la instrucción en la fe.

#### 3. ¿Cuál fue la fuerza motivadora detrás del desarrollo de este libro?

La Junta de Superintendentes Generales ha autorizado el desarrollo de este documento como vehículo para fomentar la coherencia teológica y doctrinal entre los miembros de la familia nazarena global.

#### 4. ¿Cuál es el formato de este libro?

Se ajusta a la tradición cristiana del catecismo con un formato de preguntas y respuestas, y de acotaciones y explicaciones de Las Santas Escrituras, los Artículos de Fe de la Iglesia del Nazareno, y de documentos clave de la denominación.

#### 5. ¿Cómo se ha organizado este libro?

Se ha sido dividido en cuatro secciones principales denominadas patrones para la formación cristiana en la fe.

#### 6. ¿Cuáles son los patrones empleados en este libro?

Los cuatro patrones son:

- El Credo: lo que cree la iglesia, también conocido como teología ortodoxa;
- Los Sacramentos: lo que la iglesia celebra, también conocidos como teología sacramental;
- Los Mandamientos: lo que la iglesia vive, también conocidos como teología moral;
- El Padre Nuestro: lo que la iglesia ora, también conocido como teología devocional.
- 7. ¿Cómo entendemos el propósito del Credo de los Apóstoles, nuestro primer patrón para la formación en la fe cristiana?

El Credo de los Apóstoles es la historia de la salvación en miniatura.

# En última instancia, este escrito pretende centrar nuestra adoración en Dios.

# 8. ¿Cómo entendemos el propósito de los sacramentos, nuestro segundo patrón para la formación en la fe cristiana?

Los sacramentos de la Santa Cena o Comunión, y el bautismo, celebran la gracia de Dios en la vida compartida de la iglesia en su peregrinación.

# 9. ¿Cómo entendemos el propósito de los Diez Mandamientos, nuestro tercer patrón para la formación en la fe cristiana?

Los Diez Mandamientos son una introducción al entendimiento del deseo de Dios en cuanto a nuestra relación con Él y con los demás. Guían y forjan nuestra historia personal. Los mandamientos nos muestran, dentro del marco de la grandiosa historia de Dios, la manera de vivir en semejanza a Cristo como discípulos. Jesús aclaró cuál era el lugar de los mandamientos para sus seguidores en los capítulos 5 al 7 de Mateo, o lo que comúnmente se denomina el Sermón del Monte. En Mateo 5:17-48 en específico, Jesús nos amonesta a percibir las más altas intenciones de Dios para nuestras vidas en conformidad con lo reflejado en el espíritu de los mandamientos.

# 10. ¿Cómo entendemos el propósito del Padre Nuestro, nuestro cuarto patrón para la formación en la fe cristiana?

El Padre Nuestro es el modelo sublime de toda forma de oración. Ilumina al creyente cuando lee la Escritura, le da fundamento a la adoración pública, enriquece a los grupos pequeños en el compañerismo y la intercesión, y moldea nuestras prácticas devocionales individuales.

# LA HISTORIA DE LA SALVACIÓN

## CREACIÓN, ENCARNACIÓN Y PROCLAMACIÓN

11. ¿Cuáles son los primeros eventos de la de la historia de la salvación?

Las siguientes son los primeros sucesos que nos preparan para la formación en la fe en la vida cristiana. Reconocemos al Dios que es infinitamente perfecto, y quien, movido por amor santo, ha creado libremente al hombre y a la mujer para que compartan de Su propia vida (Génesis 1:27). A pesar de que los primeros seres humanos rompieron su relación con Dios, El los buscó, ofreciéndoles perdón y reconciliación. A lo largo de la historia de la salvación Dios ha continuado llamando a las personas del mundo, dispersas y quebrantadas por la desobediencia y la disfunción espiritual, a que vengan a Él, a que lo conozcan, y a que lo amen con corazón, alma y fuerzas (Deuteronomio 6:5; Lucas 10:27-28). Luego, en el cumplimiento del tiempo, Dios envió a su Hijo, el Verbo, al mundo como Redentor y Salvador, a fin de cumplir la santa voluntad de Dios para la familia humana (Gálatas 4:4).



#### 12. ¿Cuál es la función de Jesús en la historia de la salvación?

Jesucristo que es el Verbo-hecho-carne (encarnación). Dios continuó llamando a todas las personas en todas partes a convertirse en hijos adoptivos de Dios por la morada del Espíritu Santo, "herederos de Dios y coherederos con Cristo" (Romanos 8: 17). Con el fin de alcanzar el mundo entero con las buenas nuevas, Cristo escogió apóstoles, los envió al mundo, y los comisionó para que proclamaran el evangelio – (las buenas nuevas) de que el reino de Dios ha venido en la persona de Jesucristo (Mateo 28:19-20). Facultados por el Espíritu Santo para que fueran testigos de Cristo (Juan 20:21-23; Hechos 1:8), los apóstoles, "saliendo, predicaron en todas partes, ayudándoles el Señor y confirmando la palabra con las señales que la seguían" (Marcos 16:20).

#### 13. ¿Cuál es la función del cristiano en la historia de la salvación?

Los que han escogido responder al llamado de Cristo a seguirlo, son movidos por amor amor a Él a llevar las buenas nuevas a todas partes. Este evangelio es un precioso tesoro (2 Corintios 4:7) proclamado primero por los apóstoles, para luego ser fielmente comunicado por aquellos a los que los apóstoles les confiaron el mensaje. Todos los seguidores de Cristo están llamados a transmitir la fe, de generación en generación (Salmos 78:4), profesándola, viviéndola, compartiéndola y celebrándola en adoración, conversación espiritual, instrucción y oración (Hechos 2:42).



# LAS SAGRADAS ESCRITURAS

### Y LA FORMACIÓN EN LA FE

#### 14. ¿De qué manera han sido trasmitidas las buenas nuevas?

La intención de Dios es "que todos sean salvos y lleguen a conocer la verdad" (1 Timoteo 2:4 NVI). Dios quiere que todos sepan de las buenas nuevas acerca de Jesucristo, o lo que el Nuevo Testamento llama el evangelio. En el mandato de Cristo de "id, y haced discípulos a todas las naciones" (Mateo 28:19) está implícita la necesidad de comunicar oralmente la fe. Sin embargo, además de la transmisión viviente de las buenas nuevas por medio de nuestro testimonio verbal, contamos con las Sagradas Escrituras, que son la proclamación del evangelio en forma escrita (Artículo de Fe IV).

# 15. ¿Por qué creemos que Las Sagradas Escrituras enseñan la verdad?

Dado que Dios ha inspirado Las Sagradas Escrituras, estamos seguros de que enseñan, sin error, todas las verdades necesarias "para nuestra salvación, y que nada fuera de lo que la Biblia afirma sobre la salvación deberá requerírseles a los creyentes".¹ El Espíritu Santo inspiró a los autores humanos de Las Sagrada Escrituras, y ellos a su vez escribieron lo que Dios ha querido enseñarnos (2 Timoteo 3:15-17).

# 16. ¿Hay una perspectiva wesleyana distintiva respecto a Las Sagradas Escrituras?



#### ARTÍCULO DE FE IV: Las Sagradas Escrituras

Creemos en la inspiración plenaria de las Sagradas Escrituras, por las cuales aceptamos los 66 libros del Antiguo y Nuevo Testamentos dados por inspiración divina, revelando infaliblemente la voluntad de Dios respecto a nosotros en todo lo necesario para nuestra salvación, de manera que no se debe imponer como Artículo de Fe ninguna enseñanza que no esté en ellas.

(Lucas 24:44-47; Juan 10:35; 1 Corintios 15:3-4; 2 Timoteo 3:15-17; 1 Pedro 1:10-12; 2 Pedro 1:20-21)

Juan Wesley<sup>2</sup> solía subrayar que la obediencia es tangible, observable, y practicada



diariamente. "Cuando los discípulos de Jesús vivan como si sus pecados han sido perdonados, y cuando presenten un testimonio radical de amor humilde ... se habrá evidenciado la naturaleza divinamente inspirada de la Escritura ... Los wesleyanos creen que un testimonio encarnacional de la autoridad de la Biblia es mucho más convincente que los argumentos sobre la inerrancia o la infalibilidad del texto en sí".3

#### 17. ¿Qué constituyen las Escrituras cristianas, es decir, la Santa Biblia?

Los escritos sagrados de la iglesia, conocidos como el canon de la Escritura, constan de 66 libros, 39 del Antiguo Testamento y 27 del Nuevo Testamento.

#### 18. ¿Es importante el Antiguo Testamento para los cristianos?

Los cristianos afirman que los libros del Antiguo Testamento son de inspiración divina, y que dan testimonio del amor salvador de Dios. Revelan el desarrollo de la historia de salvación de Dios para la humanidad. Ante todo, preparan al pueblo de Dios para la venida de Cristo, el Salvador del mundo.

#### 19. ¿Qué importancia tiene el Nuevo Testamento para los cristianos?

Los libros del Nuevo Testamento revelan la verdad última de la revelación divina, siempre dando a conocer a Jesucristo, la persona central del Nuevo Testamento. Los cuatro evangelios – Mateo, Marcos, Lucas y Juan – son el corazón de las Escrituras, ya que representan el testigo principal de la vida y las enseñanzas de Jesús. Por lo tanto, les damos un lugar único en el trabajo y en el testimonio de la iglesia.

## 20. ¿Cómo entendemos la unidad entre el Antiguo y el Nuevo Testamento?

Las Sagradas Escrituras nos ofrecen una comprensión unificado de la revelación que Dios hace de sí mismo a la humanidad. El plan de Dios para la salvación, y la inspiración tanto del Antiguo como del Nuevo Testamento, develan la revelación progresiva de Dios para nosotros. El Antiguo Testamento es una preparación para el Nuevo Testamento, y el Nuevo Testamento es el cumplimiento del Antiguo. Ambos arrojan luz el uno sobre el otro. La Escritura es confirmación de la fe, alimento para el alma, y fuente de instrucción para los fieles seguidores de Jesucristo.

#### 21. ¿Qué es un catecismo?

En los inicios de la historia de la iglesia, el término catequesis se empleaba para describir los esfuerzos de la iglesia para instruir a los discípulos, formándolos en carácter y virtud semejantes a Cristo, y edificar al cuerpo de Cristo (Efesios 4:12-13). Siguiendo la tradición de la catequesis, *Un Señor*, *una Fe, un Bautismo* perpetúa el mandato de Cristo de hacer discípulos a todas las naciones, y de bautizarlos en el nombre del Padre, y del Hijo, y del Espíritu Santo, y de enseñarles (catequesis) obediencia a todo lo que Jesús mandó (Mateo 28:19-20).

# 22. ¿Cuál es la importancia de *Un Señor, una Fe, un Bautismo* para la Iglesia del Nazareno?

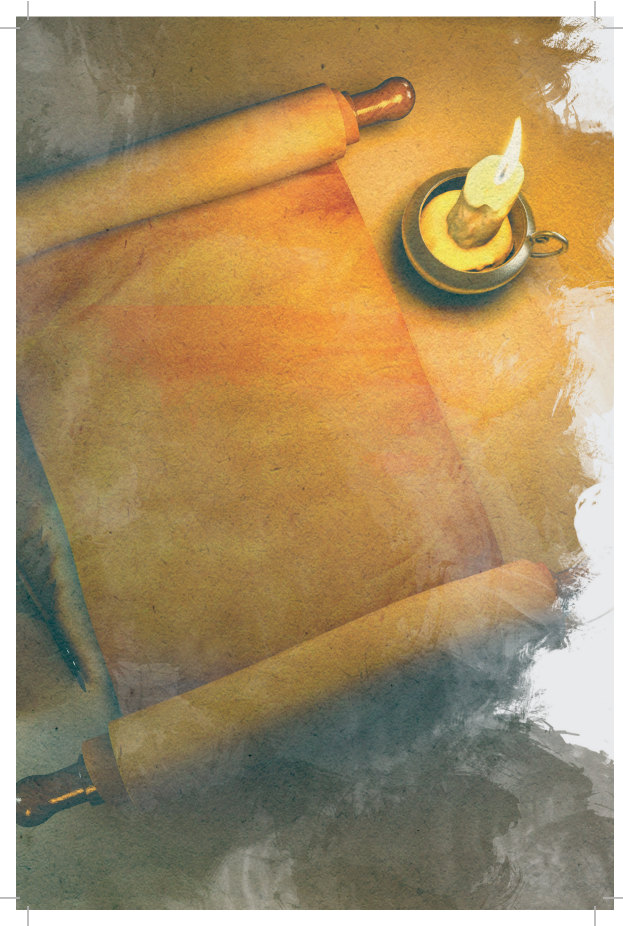
Este libro es la primera fase de un esfuerzo conjunto de síntesis orgánica de las

expresiones fundamentales de la doctrina nazarena. No es exhaustivo en su alcance; más bien ofrece una perspectiva amplia de lo que creemos. Examinaremos Las Sagradas Escrituras, nuestra tradición teológica como arminianos wesleyanos con su énfasis en la entera santificación y la santidad práctica, y los documentos oficiales de la Iglesia del Nazareno que declaran nuestras creencias, como lo son los Artículos de Fe, la Declaración convenida de fe, y el Pacto de Conducta Cristiana (Manual pg. 41).

*Un Señor, una Fe, un Bautismo* puede por tanto considerarse como un punto de referencia para la comprensión doctrinal y teológica. Podrá ser utilizado para la creación de recursos autóctonos de formación en la fe por nazarenos pertenecientes a los varios grupos étnicos y lingüísticos en todo el mundo. Es un trabajo en progreso que se desarrollará con tiempo y reflexión continua.

# EL CREDO DE LOS APÓSTOLES

LAS SAGRADAS
ESCRITURAS
OFRECEN UNA
COMPRENSIÓN
UNIFICADA DE LA
AUTO-REVELACIÓN
DE DIOS A LA
HUMANIDAD.



#### 23. Primer Patrón – El Credo de los Apóstoles o qué cree la iglesia†

"Siendo que la misión de la iglesia le requiere un compromiso con la vida en su totalidad, desde el principio ha tenido que pensar y hablar con mucho cuidado. Cada cierto tiempo, la iglesia ha expresado en credos cuidadosamente lo que cree. La palabra credo proviene del latín *credo*, que significa "creo". Desde muy temprano, los credos se incorporaron en las disciplinas por medio de las cuales los convertidos entraban a la vida de la iglesia. ... El Credo de los Apóstoles ... parece partir de un credo bautismal romano de la segunda centuria, adquiriendo su forma presente alrededor del año 700 d.C. Reconoce al Padre, al Espíritu, a la iglesia, la resurrección de la carne, el perdón y la vida perdurable. Pero en su mayor parte se enfoca en Jesucristo ... El credo destaca su crucifixión, su descenso al infierno, su resurrección, su ascenso al Padre, y su futuro retorno para juzgar el mundo".4

"Creo en Dios, Padre Todopoderoso, Creador del cielo y de la tierra"

#### 24. ¿Qué es el Credo de los Apóstoles?

El Credo de los Apóstoles es el relato de la historia de la salvación en miniatura. La declaración de apertura de nuestra fe expresada en el credo empieza con Dios, revelado como Padre creador del cielo y la tierra, origen y fundamento de todas las cosas. Así, nuestra confesión de fe reconoce la primera persona divina de la Santísima Trinidad, y afirma que Dios es el primero y el último, el origen y la consumación de todas las cosas (Artículo de Fe I).

# 25. ¿Por qué nuestra profesión de fe empieza con "Creo en Dios"?

La afirmación "Creo en Dios" es la fuente de toda otra verdad acerca de la humanidad y del mundo, y también acerca de la vida de todos los que creen en Dios. La fe en Dios es la que nos lleva a volvernos a Él como nuestro origen, y la que nos habilita a no desear otra cosa más que a Él y a no sustituirlo por nada.

#### El Credo de los Apóstoles

Creo en Dios, Padre Todopoderoso, Creador del cielo y de la tierra.

Y en Jesucristo, su único Hijo, nuestro Señor, que fue concebido del Espíritu Santo, nació de la Virgen María; padeció bajo el poder de Poncio Pilato; fue crucificado, muerto y sepultado; descendió a los infiernos; al tercer día resucitó de entre los muertos; subió al cielo y está sentado a la diestra de Dios Padre Todopoderoso; y desde allí vendrá a juzgar a los vivos y a los muertos.

Creo en el Espíritu Santo, la santa iglesia universal, la comunión de los santos, el perdón de los pecados, la resurrección del cuerpo, y la vida perdurable

Amen.

#### 26. ¿Por qué profesamos nuestra creencia en un solo Dios?

Dios se reveló como uno al pueblo de Israel, su escogido. "Escucha, Israel: El Señor nuestro Dios es el único Señor" (Deuteronomio 6:4 NVI; Marcos 12:29). Entendemos que Dios se identifica como Aquel que es, ya que, "Si Dios no es uno, no es Dios". Además se describe como "grande en amor y fidelidad" (Éxodo 34:6 NVI). Con todo, aunque Dios se revele, subsiste como un misterio más allá de toda explicación.

#### 27. ¿Con cuál nombre Dios se reveló?

Dios se reveló a Moisés como el "Dios de Abraham, Dios de Isaac, y Dios de Jacob" (Éxodo 3:6). Empleó el misterioso nombre de "Yo soy el que soy" (Éxodo 3:14) para colocarse aparte de todo otro dios. Jesús también se identificó con el nombre

divino de "Yo soy" (Juan 8:28). Ambos nombres instituyen a Dios como la fuente de todo ser.



#### ARTÍCULO DE FE I: El Dios trino

Creemos en un solo Dios eternamente existente e infinito, Creador y Sustentador, Soberano del universo; que sólo Él es Dios, santo en naturaleza, atributos y propósito. El Dios, quien es amor santo y luz es trino en su ser esencial, revelado como Padre, Hijo y Espíritu Santo.

(Génesis 1; Levítico 19:2; Deuteronomio 6:4-5; Isaías 5:16; 6:1-7; 40:18-31; Mateo 3:16-17; 28:19-20; Juan 14:6-27; 1 Corintios 8:6; 2 Corintios 13:14; Gálatas 4:4-6; Efesios 2:13-18, 1 Juan 1:5; 4:8)

## 28. ¿Por qué es importante que Dios revele su nombre?

Dios, al revelar su nombre, comunica el misterio de su ser divino. Dios es desde la eternidad hasta la eternidad, trascendiendo el mundo y su historia. Es el creador del cielo y de la tierra. Es el siempre fiel, allegándose a su pueblo para salvarlo. Dios, como el "Yo soy el que soy", es la fuente misma de toda vida, toda verdad y todo amor

# 29. ¿Cuál es el misterio central del ser divino?

La Santísima Trinidad es el misterio fundamental de la fe cristiana y de la vida del creyente. Es poco lo que sabemos de la Trinidad antes de la encarnación del Hijo y de que el Espíritu Santo fuera enviado. La iglesia profesa la fe trinitaria

en su creencia de la unicidad de Dios revelada en tres Personas: Padre, Hijo y Espíritu Santo. Cada una posee igualmente la plenitud de la naturaleza divina, única e indivisible. Son inseparables en su única sustancia y también en su actividad (ver Artículo de Fe I).

# 30. ¿Por qué afirmamos, "En el principio creó Dios los cielos y la tierra" (Génesis 1:1)?

La creación es la clave para entender el amplio alcance de los propósitos salvíficos de Dios. La creación expone el poder y la hermosura de Dios (Salmos 8; 19:1-6). Además, da el primer paso en la narración de la salvación humana, una historia de fe que culmina en Cristo. Es la primera respuesta a las preguntas últimas sobre nuestro origen y destino.

#### 31. ¿Quién creó el mundo?

El Único Dios que es Padre, Hijo y Espíritu Santo es el único e indivisible agente de la creación (Colosenses 1:15-17). Dios declara su gloria, su bondad, su verdad y su hermosura a través de sus actos creadores (Salmos 19).

#### 32. ¿Qué creó Dios?

Cuando los creyentes hacen profesión de fe, proclaman que Dios es el creador "de todas las cosas visibles e invisibles" (Credo de Nicea, 325 d.C.). "La buena

creación refleja el Dios santo, amante y perfectamente bueno, el cual contrasta marcadamente con los dioses egocéntricos y caprichosos adorados en otras sociedades, y con el caos que ellos crean".6

### 33. ¿Qué lugar ocupa la persona humana en la creación?

La persona humana es el ápice de la creación visible ya que él o ella fueron creadas a la imagen de Dios. Adán y Eva eran capaces de entrar en comunión con Dios y de amar libremente a su Creador.

#### 34. ¿Cómo comenzó el pecado?

Nuestros primeros padres también eran capaces de violar la relación íntima con su Creador. De hecho, fueron culpables de ceder ante el orgullo, quebrantando el vínculo de comunión con Dios y permitiendo que la confianza en su Creador muriera en sus corazones. En última instancia, perdieron para sí y para toda su descendencia la gracia original de santidad que había nutrido su creación. Su pecado se volvió el pecado de todos nosotros (Artículo de Fe V).

#### 35. ¿Qué es el pecado original?

El pecado original es ese egocentrismo prevalente en todas las personas. Su presencia queda verificada cuando pecamos. Entendemos el pecado como la transgresión voluntaria de una ley conocida de Dios por parte de una persona moralmente responsable, manifestada activamente en pecados de comisión o pasivamente en pecados de omisión o negligencia.<sup>7</sup>

# 36. ¿Qué hizo Dios después que el pecado se introdujo en la raza humana?

Dios no abandonó a la humanidad al poder de la muerte. En cambio, Dios anunció que el mal sería derrotado y que la raza humana sería redimida (Génesis 3:15). Este evento fue el primer anuncio



#### ARTÍCULO DE FE V (Primera parte): El pecado, original y personal

Creemos que el pecado entró en el mundo por la desobediencia de nuestros primeros padres, y la muerte por el pecado. Creemos que el pecado es de dos clases: pecado original o depravación y pecado actual o personal.

Creemos que el pecado original, o depravación, es aquella corrupción de la naturaleza de toda la descendencia de Adán, razón por la cual todo ser humano está muy apartado de la justicia original o estado de pureza de nuestros primeros padres al tiempo de su creación, es adverso a Dios, no tiene vida espiritual, está inclinado al mal y esto de continuo. Además, creemos que el pecado original continúa existiendo en la nueva vida del regenerado hasta que el corazón es totalmente limpiado por el bautismo con el Espíritu Santo.

Creemos que el pecado original difiere del pecado actual, por cuanto constituye una propensión heredada al pecado actual de la que nadie es responsable, sino hasta que el remedio divinamente provisto haya sido menospreciado o rechazado.

(Pecado original: Génesis 3; 6:5; Job 15:14; Salmos 51:5; Jeremías 17:9-10; Marcos 7:21-23; Romanos 1:18-25; 5:12-14; 7:1—8:9; 1 Corintios 3:1-4; Gálatas 5:16-25; 1 Juan 1:7-8)



#### **ARTÍCULO DE FE II: Jesucristo**

Creemos en Jesucristo, la Segunda Persona de la Divina Trinidad; que Él es eternalmente uno con el Padre; que se encarnó por obra del Espíritu Santo y que nació de la virgen María, de manera que dos naturalezas enteras y perfectas, es decir, la deidad y la humanidad, fueron unidas en una persona, verdadero Dios y verdadero hombre, el Dios-hombre.

Creemos que Jesucristo murió por nuestros pecados, y que ciertamente se levantó de entre los muertos y tomó otra vez su cuerpo, junto con todo lo perteneciente a la perfección de la naturaleza humana, con el cual ascendió al cielo y está allí intercediendo por nosotros.

(Mateo 1:20-25; 16:15-16; Lucas 1:26-35; Juan 1:1-18; Hechos 2:22-36; Romanos 8:3, 32-34; Gálatas 4:4-5; Filipenses 2:5-11; Colosenses 1:12-22; 1 Timoteo 6:14-16; Hebreos 1:1-5; 7:22-28; 9:24-28; 1 Juan 1:1-3; 4:2-3, 15)

de un Mesías-Redentor (Artículo de Fe VI).

"Y en Jesucristo, su único Hijo, nuestro Señor"

#### 37. ¿Cuál es el significado del nombre "Jesús"?

El nombre "Jesús" significa "Dios salva". El nombre declara la identidad y la misión de Jesús, ya que "él salvará a su pueblo de sus pecados" (Mateo 1:21). Fue también el nombre que se convirtió en la proclamación de la iglesia cuando el apóstol Pedro anunció que "en ningún otro hay salvación; porque no hay otro nombre bajo el cielo, dado a los hombres, en que podamos ser salvos" (Hechos 4:12).

#### 38. ¿Cuál es el significado de "Cristo" como título?

El título "Cristo" es el equivalente en griego del título "Mesías" en hebreo, que significa "el ungido". Jesús es el Cristo porque es ungido por el Espíritu Santo para la misión redentora del Padre de "dar su vida en rescate por muchos" (Mateo 20:28).

# 39. ¿Cómo aprendemos de las Escrituras que Jesús es el unigénito Hijo de Dios?

En dos ocasiones – en Su bautismo y durante la transfiguración – la voz del Padre proclamó a Jesús como "mi Hijo amado" (Lucas 3:22; Marcos 9:7). Fue enviado al mundo de parte de Dios como "su Hijo único" (1 Juan 4:9, DHH).

#### 40. ¿De qué hablamos cuando decimos que "Jesús es el Señor"?

Hablamos de que no hay más alta autoridad o poder que Jesús. Por lo tanto, cuando la iglesia confiesa a Jesús como "Señor", está confirmando su soberanía. Jesús también se atribuyó este título reafirmando Su autoridad sobre los ámbitos de la naturaleza, el mal, la enfermedad y la muerte. Su resurrección validó Su autoridad sobre todas las cosas. El Credo de los Apóstoles confiesa a una sola voz "que Jesucristo es el Señor, para gloria de Dios Padre" (Filipenses 2:11).

"Que fue concebido del Espíritu Santo, nació de la Virgen María"

#### 41. ¿Cuál es el significado de la "encarnación"?

La palabra "encarnación" significa el misterio en el cual la segunda persona de la Trinidad, el Hijo de Dios, el Verbo, "fue hecho carne, y habitó entre nosotros" (Juan 1:14). Con el fin de alcanzar nuestra salvación, Dios se hizo verdaderamente hombre. En nuestra finitud y pecado, no podemos ascender a Dios para alcanzar nuestra salvación,

La encarnación significa que Jesús fue tan humano como nosotros... y tan divino como lo es Dios



así que, Dios descendió a nosotros. La fe en la encarnación es un aspecto distintivo de la fe cristiana.8

# 42. ¿Cómo entendemos el misterio de la encarnación?

La encarnación significa que Jesús fue tan humano como nosotros. Asimismo, fue tan divino como lo es Dios. Confesamos que su naturaleza divina y su naturaleza humana no se confunden entre sí. Más bien, se unen perfectamente en el Verbo que se hizo carne. Esta visión conduce a la doctrina ortodoxa de que Jesucristo es plenamente Dios y plenamente humano, y que es una persona. También ha conducido a la doctrina de la Trinidad, en la que tres personas existen armoniosamente como uno.

# 43. ¿Qué significa "concebido del Espíritu Santo"?

El ángel Gabriel le anunció a María: "El Espíritu Santo vendrá sobre ti, y el poder del Altísimo te cubrirá con su sombra" (Lucas 1:35). Así, la frase significa que María, aunque era una virgen, concibió el Hijo eterno en su vientre por el poder del Espíritu Santo y sin la cooperación de un hombre.

# 44. ¿Qué significa la frase "nació de la Virgen María"?

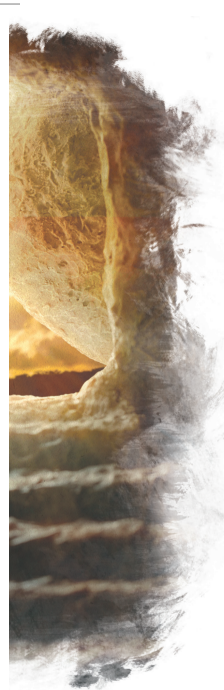
Aquel que fue concebido en María por el poder del Espíritu Santo, nació en el mundo como cualquier otro niño (Mateo 1:20; 2:1).

#### 45. ¿Cómo podemos entender la vida de Cristo?

Empezamos a entender la vida de Cristo por su obediencia a María y a José. Ahí vemos la imagen de su obediencia al Padre. Su vida visible en la tierra apuntaba a Su gloria invisible como Hijo: "El que me ha visto a mí, ha visto al Padre" (Juan 14:9). Vino en misión redentora "a buscar y a salvar lo que se había perdido" (Lucas 19:10) con el singular propósito de restaurar la imagen de Dios en la humanidad.

#### 46. ¿Por qué Jesús permitió que Juan lo bautizara?

Jesús inauguró su ministerio público en anticipación del "bautismo" de su muerte, y para identificarse con los que vino a salvar. Así que, aceptó "el bautismo del arrepentimiento para perdón de pecados" (Lucas 3:3) a fin de poder ser "contado con los pecadores" (Isaías 53:12). Jesús fue "el Cordero de Dios, que quita el pecado



del mundo" (Juan 1:29). En el bautismo de Jesús, el Padre afirmó el ministerio de su Hijo (Mateo 3:16-17).

### 47. ¿Qué nos enseñan las tentaciones de Jesús en el desierto?

Las tentaciones de Jesús en el desierto nos recuerdan que Israel fue probado en el desierto. Satanás puso a prueba la fe de Jesús con respecto a su obediencia a Dios. Como el nuevo Adán, Jesús resistió la tentación de encontrar otra manera distinta a la prescrita por su Padre para cumplir su misión. La victoria que obtuvo durante los 40 días de prueba anticipó la suprema obediencia que demostraría durante su juicio y crucifixión (Filipenses 2:8; Juan 17).

# 48. ¿Por qué Jesús anunció el reino con señales y milagros?

Jesús anunció el reino con señales y milagros para testificar de la realidad de la presencia del reino en Él. Por ello es Mesías. Sanó a muchos de sus enfermedades físicas y libertó a otros de la opresión demoniaca, sin embargo, vino especialmente a libertarnos de la esclavitud del pecado. Su vida, por lo tanto, es señal de que "el príncipe de este mundo será echado fuera" (Juan 12:31).

#### 49. ¿Qué fue la transfiguración?

La transfiguración de Jesús añadió gran visión interior a su identidad y ministerio mesiánico. Lo identificó como Hijo de Dios y como portavoz de Dios. De su transfiguración aprendemos que, como Hijo de Dios, Jesús poseía una especial gloria y honor. Vinculó lo terrenal con lo celestial, y colocó a Jesús como Aquél que nos reveló la esfera de lo eterno más claramente que nadie. La transfiguración reveló que la gloria de Jesús vendría mediante la cruz (Lucas 9:31). Vinculó su bautismo, en el que el Padre declaró a Jesús como su Hijo, con su gloria celestial. Anticipó su resurrección y su retorno, cuando su poder "transformará el cuerpo de la humillación nuestra, para que sea semejante al cuerpo de la gloria suya" (Filipenses 3:21). La aparición de Moisés y de Elías nos recordó que Dios "no es Dios de muertos, sino de vivos" (Mateo 22:32). Añadió una nueva perspectiva a la narrativa del evangelio al sumar el bautismo de Jesús a su crucifixión, resurrección y ascensión, revelando la identidad y la misión de Cristo al mundo.

## 50. ¿Qué significó la entrada de Cristo en Jerusalén?

Como el Mesías-Rey, Jesús develó la venida del reino

de Dios al entrar en la ciudad montado en un asno como un libertador ungido. La gente lo aclamó, diciendo: "¡Bendito el que viene en el nombre del Señor! ¡Hosanna [sálvanos] en las alturas!" (Mateo 21:9).

"Padeció bajo el poder de Poncio Pilato; fue crucificado, muerto y sepultado;"

# 51. ¿Cómo hemos de entender el misterio del sufrimiento, la crucifixión y la muerte de Cristo?

El sufrimiento, la crucifixión y la muerte de Cristo, junto con Su resurrección, se ubican en el punto central de la fe cristiana, ya que, a través de ellos y en ellos, los propósitos salvíficos de Dios para la raza humana se revelaron al mundo por medio de la muerte redentora de su Hijo, nuestro Salvador, Jesucristo.

#### 52. ¿Por qué fue Jesús condenado a muerte?

Jesús fue condenado a muerte porque proclamó ser el Hijo de Dios (Juan 19:7), y pareció desdeñar el centro sagrado de la fe judía, el Templo, debido a que predijo su destrucción. En lugar del Templo, señalaba que Él mismo era la morada final de Dios. A los ojos de los líderes religiosos judíos, Jesús era culpable de blasfemia y digno de muerte. Siendo que a los líderes judíos no se les permitía ejecutar a ninguna persona, lo entregaron a Pilato a fin de que los gobernantes romanos lo condenaran a la crucifixión.

#### 53. ¿Cómo se ofreció Jesús al Padre?



#### ARTÍCULO DE FE VI: La expiación

Creemos que Jesucristo por sus sufrimientos, por el derramamiento de su preciosa sangre y por su muerte en la cruz hizo una expiación plena por todo el pecado de la humanidad, y que esta expiación es la única base de la salvación y que es suficiente para todo individuo de la raza de Adán. La expiación es misericordiosamente eficaz para la salvación de aquellos incapaces de responsabilidad moral y para los niños en su inocencia, pero para los que llegan a la edad de responsabilidad es eficaz para su salvación solamente cuando se arrepienten y creen.

(Isaías 53:5-6, 11; Marcos 10:45; Lucas 24:46-48; Juan 1:29; 3:14-17; Hechos 4:10-12; Romanos 3:21-26; 4:17-25; 5:6-21; 1 Corintios 6:20; 2 Corintios 5:14-21; Gálatas 1:3-4; 3:13-14; Colosenses 1:19-23; 1 Timoteo 2:3-6; Tito 2:11-14; Hebreos 2:9; 9:11-14; 13:12; 1 Pedro 1:18-21; 2:19-25; 1 Juan 2:1-2)

Jesús se presentó al Padre "para dar su vida en rescate por muchos" (Marcos 10:45). Su vida entera fue una ofrenda a Dios porque llevaba a cabo el plan de salvación. Su muerte expresa el amor sacrificial divino que busca la salvación de todas las personas. "Porque de tal manera amó Dios al mundo, que ha dado a su Hijo unigénito, para que todo aquel que en él cree, no se pierda, mas tenga vida eterna" (Juan 3:16).

# 54. ¿Qué sucedió en el huerto de Getsemaní?

Aunque reconocía la agonía del horror que vendría, la voluntad humana de Jesús como Hijo de Dios permaneció en obediencia humilde a la voluntad del Padre. Aceptó libremente su función como sacrificio expiatorio por los pecados en la plena obediencia de su amor hasta el fin (Juan 13:1).

#### 55. ¿Murió Jesús verdaderamente?

Cristo murió realmente y su muerte fue atestiguada por los soldados romanos, por los líderes religiosos judíos, y por sus seguidores (Mateo 27:45-56). Recibió una sepultura terrenal verdadera solicitada por José de Arimatea, ordenada por Pilato, y atestiguada por varios de sus discípulos (Mateo 27:57-61).

"Descendió a los infiernos; al tercer día resucitó de entre los muertos"

# 56. ¿Cómo podemos identificar "los infiernos" (Hades) a los cuales Jesús descendió?

Los infiernos o el Hades al que se refiere el credo no se alude al infierno de los impenitentes perdidos. Alude a un lugar para todos los que murieron antes de Cristo y que esperaban a Su Redentor (1 Pedro 3:19-20). Al conquistar a la muerte y al diablo, Jesús "descendió... a las partes más bajas de la tierra" a fin de poder subir a lo alto, liberando las almas cautivas y llevándolas en triunfo ascendente al cielo (Efesios 4:7-10).

#### 57. ¿Qué lugar ocupa la resurrección de Jesús en la fe cristiana?

La resurrección de Jesús es la verdad culminante de la fe cristiana, trayendo el misterio de la redención a su consumación. Validó todo lo que Jesús dijo e hizo en su ministerio terrenal, y probó que el Padre tiene el poder último sobre la muerte propiamente.

#### 58. ¿Cuáles son las señales de la resurrección de Jesús?

Primero, la tumba estaba vacía. Segundo, las mujeres que habían tenido un encuentro con Cristo atestiguaron de su resurrección y lo contaron inmediatamente a los discípulos quienes temerosos por sus vidas estaban reunidos a puerta cerrada en el aposento alto. Tercero, Jesús más tarde "apareció a Cefas, y después a los doce. Después apareció a más de quinientos hermanos a la vez" (1 Corintios 15:5-6). Luego el apóstol Pablo confirmó que el Señor resucitado "se apareció a Jacobo, más tarde a todos los apóstoles, y, por último, como a uno nacido fuera de tiempo, se me apareció también a mí" (1 Corintios 15:7-8 NVI). Las señales de la resurrección de Jesús continúan hasta el día de hoy conforme el poder de su resurrección transforma a los creyentes en discípulos semejantes a Cristo.

#### 59. ¿Cómo es que la Trinidad participa en la resurrección?

La resurrección implica una acción trinitaria. El Hijo entregó Su vida libremente, "para volverla a tomar" (Juan 10:18). El Padre, por el poder del Espíritu Santo, levantó a Cristo de entre los muertos como el primer fruto de nuestra resurrección (1 Corintios 15:20-23).

#### 60. ¿Cuál es el propósito redentor de la resurrección?

La resurrección comprobó la deidad de Cristo; confirmó todas las enseñanzas y las señales milagrosas del Reino y cumplió las promesas hechas por Dios en Génesis 3:15, y las que hizo a su pueblo Israel, a través de los profetas y los salmistas. El Cristo resucitado es la base de nuestra justificación y santificación, y gracias a Él

experimentamos el gozo de la adopción, "aquel acto benigno de Dios, por el cual el creyente justificado y regenerado se constituye en hijo de Dios" (Artículo de Fe IX).

"Subió al cielo y está sentado a la diestra de Dios Padre Todopoderoso"

#### 61. ¿Qué significa la ascensión?

La ascensión significa que el Señor, en su humanidad, reina en la gloria eterna reservada para el Hijo de Dios, el cual está en constante intercesión por nosotros ante el Padre. El Padre y el Jesús ascendido nos enviaron al Espíritu Santo a fin de asegurarnos nuestra salvación y de nutrir dentro de nosotros la esperanza de salvación. Cristo ahora está en el cielo intercediendo por nosotros (Artículo de Fe II).

#### 62. ¿Cómo afirma la ascensión la victoria de Cristo?

La ascensión de Cristo al cielo afirma la victoria de Cristo sobre la cruz, la muerte y el sepulcro. Ahora está sentado a la diestra del Padre testificando de su victoria sobre todos sus enemigos terrenales. Su victoria garantiza nuestra victoria final por lo que confiadamente afirmamos: "¡Jesucristo es el Señor!" (1 Corintios 15:55-57; 1 Juan 5:4).

"Y desde allí vendrá a juzgar a los vivos y a los muertos"

#### 63. ¿Cómo entendemos que sucederá la venida de Cristo?

La gloriosa aparición de Cristo por segunda vez sucederá en el fin del tiempo, a lo cual la Escritura se refiere frecuentemente como "el día del Señor" (Lucas 21:28; 2 Pedro 3:10-12), y "si hemos permanecido en Él, seremos arrebatados con los santos resucitados para reunirnos con el Señor en el aire" (Artículo de Fe XV). El triunfo decisivo de Dios ocurrirá, y también el juicio final, y el reino de Dios será al fin reconocido por todas las personas.

# 64. ¿Qué queremos decir con que Cristo juzgará a los vivos y a los muertos?

Queremos decir que Jesucristo, quien vino a traer salvación para todos, juzgará al mundo como su Redentor. Los secretos del corazón serán revelados, y la conducta de nuestra vida saldrá a la luz. Toda persona, o bien experimentará la recompensa del cielo, o será separada de la plenitud de Dios por toda la eternidad. En ambos casos, Cristo le entregará "el reino al Dios y Padre ... para que Dios sea todo en todo" (1 Corintios 15:24, 28).

"Creo en el Espíritu Santo"

### 65. ¿Qué queremos decir cuando confesamos: "Creo en el Espíritu Santo"?

Cuando decimos que creemos en el Espíritu Santo, profesamos fe en la tercera persona de la Santísima Trinidad. Afirmamos, con el credo niceno, la siguiente declaración: "Creo en el Espíritu Santo, Señor y dador de vida, que procede del Padre; que con el Padre y el Hijo recibe una misma adoración y gloria, que habló por los profetas" (Credo de Nicea, 325 d.C.).



### ARTÍCULO DE FE XV: La segunda venida de Cristo

Creemos que el Señor Jesucristo vendrá otra vez; que los que vivamos en el momento de su venida no precederemos a los que durmieron en Cristo Jesús; mas si hemos permanecido en Él, seremos arrebatados con los santos resucitados para reunirnos con el Señor en el aire, y estaremos siempre con Él.

(Mateo 25:31-46; Juan 14:1-3; Hechos 1:9-11; Filipenses 3:20-21; 1 Tesalonicenses 4:13-18; Tito 2:11-14; Hebreos 9:26-28; 2 Pedro 3:3-15; Apocalipsis 1:7-8; 22:7-20)



#### ARTÍCULO DE FE XVI: La resurrección, el juicio y

Creemos en la resurrección de los muertos, que los cuerpos tanto de los justos como de los injustos serán resucitados y unidos con sus espíritus — "los que hicieron lo bueno, saldrán a resurrección de vida mas los que hicieron lo malo, a resurrección de condenación".

Creemos en el juicio futuro en el cual toda persona comparecerá ante Dios para ser juzgada según sus hechos en esta vida.

Creemos que a los que son salvos por creer en Jesucristo nuestro Señor y le siguen en obediencia se les asegura la vida gloriosa y eterna; y que los que permanezcan impenitentes hasta el fin, sufrirán eternamente en el infierno.

(Génesis 18:25; 1 Samuel 2:10; Salmos 50:6; Isaías 26:19; Daniel 12:2-3; Mateo 25:31-46; Marcos 9:43-48; Lucas 16:19-31; 20:27-38; Juan 3:16-18; 5:25-29; 11:21-27; Hechos 17:30-31; Romanos 2:1-16; 14:7-12; 1 Corintios 15:12-58; 2 Corintios 5:10; 2 Tesalonicenses 1:5-10; Apocalipsis 20:11-15; 22:1-15)

# 66. ¿Qué queremos decir con que el Espíritu Santo es dador de vida?

Dios, el autor de toda vida, sopló vida en Adán y le hizo existir (Génesis 2:7). Hablando espiritualmente, creemos que "Dios ha enviado a nuestros corazones el Espíritu..." (Gálatas 4:6 NVI) para que recibamos un nuevo nacimiento como hijos de Dios y experimentemos la plenitud santificadora de la presencia del Espíritu (Artículo de Fe III). Dios le dio al profeta Ezequiel una imagen clara de este nuevo nacimiento cuando lo llevó al valle de los huesos secos. El Espíritu de Dios nos trae vida nueva de la misma manera en que les dio vida a aquellos huesos secos (Ezequiel 37:1-14).

# 67. ¿De qué modo son indivisibles la misión del Hijo y la misión del Espíritu?

Desde la creación de todas las cosas hasta la consumación de todas las cosas, cuando el Padre envió al Hijo también envió al Espíritu Santo para unirnos a Cristo y nutrirnos en la fe con el fin de que, como hijos adoptados, podamos llamar a Dios "Padre" (Romanos 8:15). Aunque el Espíritu es invisible, reconocemos Su presencia porque nos revela la Palabra y actúa en la iglesia (Romanos 15:16). El Espíritu testifica de Cristo y nos enseña acerca de Él; igualmente nos recuerda todo lo que Cristo dijo durante su ministerio terrenal (Juan 14:26; 15:26). El Espíritu le trae gloria a Cristo al hacer que lo conozcamos (Juan 16:14).

# 68. ¿Con qué otros títulos o designaciones se conoce el Espíritu?

"El Espíritu Santo" es el nombre propio de la tercera persona de la Trinidad. Además, Jesús identifica al Espíritu Santo como "el Consolador" (Juan



## ARTÍCULO DE FE III: El Espíritu Santo

Creemos en el Espíritu Santo, la Tercera Persona de la Divina Trinidad, que está siempre presente y eficazmente activo en la Iglesia de Cristo y juntamente con ella, convenciendo al mundo de pecado, regenerando a los que se arrepienten y creen, santificando a los creyentes y guiando a toda verdad la cual está en Jesucristo.

(Juan 7:39; 14:15-18, 26; 16:7-15; Hechos 2:33; 15:8-9; Romanos 8:1-27; Gálatas 3:1-14; 4:6; Efesios 3:14-21; 1 Tesalonicenses 4:7-8; 2 Tesalonicenses 2:13; 1 Pedro 1:2; 1 Juan 3:24; 4:13)

14:16), y "el Espíritu de verdad" (Juan 16:13). Asimismo, en otras referencias bíblicas se identifica al Espíritu como "el Espíritu de Cristo" (Romanos 8:9-10; Hechos 16:6-7, NVI; Filipenses 1:19), "el Espíritu del Señor" (Isaías 61:1; Jueces 3:10 y 6:34, NVI), y "el Espíritu de Dios" (Génesis 1:2; Éxodo 31:3; 1 Samuel 10:10). El Espíritu Santo es también "el glorioso Espíritu de Dios" (1 Pedro 4:14) y "el Espíritu Santo de la promesa" (Efesios 1:13).

# 69. ¿Cómo habló el Espíritu "por medio de los profetas"?

Los "profetas" fueron hombres y mujeres inspirados por el Espíritu Santo para proclamar el mensaje de Dios a Su pueblo.

El Espíritu llevó las profecías del Antiguo Testamento a su cumplimiento final en Cristo y a través de Él y reveló al Espíritu a lo largo de su misión de enseñanza, de sanidad y de liberación (Lucas 4:18). Jesús, después de ofrecerse como el sacrificio supremo por el pecado, prometió el Espíritu a la iglesia cuando sopló sobre los apóstoles posteriormente a la resurrección (Juan 20:22). En la ascensión, Jesús les dijo a los discípulos que recibirían el Espíritu Santo (Hechos 1:8; Artículo de Fe III).

# 70. ¿Por qué se considera el Pentecostés "el tercer gran día de la iglesia"?

El Jesús glorificado derramó el Espíritu en abundancia justo 50 días después de su resurrección. El Día de Pentecostés, una celebración de la iglesia tan importante como la Navidad y la Semana Santa, reveló al Espíritu como una persona divina, develando la plena manifestación de la Santísima Trinidad. La misión de Cristo y la misión del Espíritu se convirtió en la misión de todos los creyentes que son llamados a formar la iglesia y luego enviados de vuelta al mundo para proclamar el amor renovador, redentor y restaurador de la Trinidad: Padre, Hijo y Espíritu (1 Corintios 6:11).

#### 71. ¿Cuál es el ministerio del Espíritu para la iglesia?

El Espíritu da vida a la iglesia, edifica la iglesia y santifica a los creyentes en la verdad (Juan 17:17 NVI). Él restaura la semejanza divina que se perdió por el pecado e impulsa al pueblo de Dios a vivir en Cristo. El Espíritu intercede "por los creyentes conforme a la voluntad de Dios" (Romanos 8:26-27). Envía a los creyentes al mundo a testificar del evangelio de Cristo, y los une en ministerio de modo que, juntos, puedan dar "el fruto del Espíritu" (Artículo de Fe III; Juan 15:26-27; Gálatas 5:22).

"la santa iglesia universal"

#### 72. ¿Qué significa la palabra "iglesia"?

En el Nuevo Testamento, la palabra griega *ecclesia*, que significa "los llamados", se emplea para describir a los que se unen para formar la iglesia. La palabra "iglesia" identifica a la gente que responde al llamado de Dios en Jesucristo, y a los que Dios reúne de todas





partes del mundo. La iglesia, procedente de la Trinidad, es una, santa, universal y apostólica, y está compuesta de todos los que por fe en Jesucristo han sido hechos hijos adoptivos del Padre, miembros de Cristo, y templos del Espíritu Santo (Artículo de Fe XI).

#### 73. ¿Cuál es la misión de la iglesia?

La misión de la iglesia es proclamar el evangelio, "Jesús es el Señor" (Romanos 10:9), por medio de un amoroso servicio en el nombre de Jesucristo, y por su causa, para el adelanto del reino de Dios. La iglesia es la evidencia del justo reino de Dios en la tierra. Existe como señal de los propósitos reconciliadores de Dios para toda la humanidad, revela la unidad final que Dios ha previsto para la familia humana, participa con Dios en traer la creación nueva, y trabaja en pro de la reconciliación de todas las cosas (Romanos 8:18-30; Efesios 1; Artículo de Fe XI).

# 74. ¿Por qué llamamos a la iglesia el pueblo de Dios?

La Escritura identifica a la iglesia como "el pueblo de Dios" porque Dios tiene como propósito apartarnos – santificarnos – con el fin de crear un pueblo. Como iglesia de Cristo, hemos sido reunidos en la unidad del Padre y del Hijo y del Espíritu Santo (Artículo de Fe XI).

# 75. ¿Por qué llamamos a la iglesia el cuerpo de Cristo?

El Cristo resucitado, por medio del Espíritu Santo, lleva a los creyentes a unirse a Él. Adicionalmente, los que confían en Cristo se unen entre sí en amor. Forman un cuerpo, una iglesia, expresando su unidad en la diversidad y en las funciones de los miembros de la iglesia (Romanos 12:4-5).

# 76. ¿Cómo entendemos la frase, "la santa iglesia"?

Cristo se ha dado en amor por la iglesia para santificarla. La santidad de la iglesia es don del Padre mediante el Espíritu Santo. La iglesia habita en Cristo y Cristo habita en la iglesia. La iglesia es santa por cuanto refleja la santidad de Cristo. El Espíritu Santo nutre la vida de la iglesia mediante el amor de Cristo, y llama a cada miembro a la santidad (1 Tesalonicenses 5:23).

# 77. ¿Por qué proclama la iglesia el evangelio a todo el mundo?

La iglesia lleva el evangelio al mundo porque Cristo lo ha ordenado: "Por tanto, id, y haced discípulos a todas las naciones, bautizándolos en el nombre del Padre, y del Hijo, y del Espíritu Santo" (Mateo 28:19). Este mandato misionero (Missio Dei, o la misión de Dios) proviene del amor de Dios, quien ha enviado a su Hijo y ha derramado su Espíritu porque "quiere que todos los hombres sean salvos y vengan al conocimiento de la verdad" (1 Timoteo 2:4).

"la comunión de los santos"

## 78. ¿Cómo entendemos la expresión, "la comunión de los santos"?

La frase alude a la relación espiritual entre las personas que, por gracia, están unidas al Cristo resucitado. Todos juntos forman una familia en Cristo, para alabanza y gloria de la Santísima Trinidad.

"el perdón de los pecados"

# 79. ¿Quién tiene la autoridad para perdonar pecados?

Jesús tiene la autoridad para perdonar los pecados, y la iglesia tiene la misión de anunciar el perdón de pecados en el nombre de Jesús y en respuesta a la confesión de la persona (1 Juan 1:9). En el Día de Pentecostés, Pedro declaró de la siguiente manera la centralidad del mensaje de perdón: "Arrepentíos, y bautícese cada uno de vosotros en el nombre de Jesucristo para perdón de los pecados..." (Hechos 2:38). El perdón de pecados se encuentra en el corazón mismo de la oración del Padre Nuestro [Mateo 6:9-15]. Una traducción correcta de las frases "perdónanos nuestras



#### ARTÍCULO DE FE XI: La Iglesia

Creemos en la Iglesia, la comunidad que confiesa a Jesucristo como Señor, el pueblo del pacto de Dios renovado en Cristo, el Cuerpo de Cristo llamado a ser uno por el Espíritu Santo mediante la Palabra.

Dios llama a la Iglesia a expresar su vida en la unidad y la comunión del Espíritu; en adoración por medio de la predicación de la Palabra de Dios, en la observancia de los sacramentos y el ministerio en su nombre; en la obediencia a Cristo, la vida santa y la mutua rendición de cuentas.

La misión de la Iglesia en el mundo es compartir la obra redentora y el ministerio reconciliador de Cristo en el poder del Espíritu. La Iglesia cumple su misión haciendo discípulos mediante el evangelismo, la educación, mostrando compasión, trabajando por la justicia y dando testimonio al reino de Dios.

La Iglesia es una realidad histórica que se organiza en formas culturalmente adaptadas; existe tanto como congregaciones locales y como cuerpo universal; aparta a personas llamadas por Dios para ministerios específicos. Dios llama a la iglesia a vivir bajo su gobierno en anticipación de la consumación en la venida de nuestro Señor Jesucristo.

(Éxodo 19:3; Jeremías 31:33; Mateo 8:11; 10:7; 16:13-19, 24; 18:15-20; 28:19-20; Juan 17:14-26; 20:21-23; Hechos 1:7-8; 2:32-47; 6:1-2; 13:1; 14:23; Romanos 2:28-29; 4:16; 10:9-15; 11:13-32; 12:1-8; 15:1-3; 1 Corintios 3:5-9; 7:17; 11:1, 17-33; 12:3, 12-31; 14:26-40; 2 Corintios 5:11—6:1; Gálatas 5:6, 13-14; 6:1-5, 15; Efesios 4:1-17; 5:25-27; Filipenses 2:1-16; 1 Tesalonicenses 4:1-12; 1 Timoteo 4:13; Hebreos 10:19-25; 1 Pedro 1:1-2, 13; 2:4-12, 21; 4:1-2, 10-11; 1 Juan 4:17; Judas 24; Apocalipsis 5:9-10)

deudas" o "nuestras ofensas" en la oración del Padre Nuestro también puede ser, "perdónanos nuestros pecados", una petición que no se puede separar de la disposición del cristiano de perdonar a otros (Lucas 11:2-4).

"la resurrección del cuerpo"

#### 80. ¿Cómo entendemos la palabra "cuerpo"?

La palabra "cuerpo" o "carne" – la persona en su conjunto – se refiere a nuestro estado humano de debilidad y mortalidad. Creemos en un Dios que crea "carne", y creemos en el Verbo hecho "carne" que vino a redimir "la carne". Así que, cuando decimos que creemos en la resurrección del cuerpo, entendemos que con esa confesión de fe nos referimos a la consumación final de la creación en la redención de la carne.



# ARTÍCULO DE FE VIII: El arrepentimiento

Creemos que el arrepentimiento, que es un cambio sincero y completo de la mente respecto al pecado, con el reconocimiento de culpa personal y la separación voluntaria del pecado, se exige de todos los que por acción o propósito han llegado a ser pecadores contra Dios. El Espíritu de Dios da a todos los que quieran arrepentirse la ayuda benigna de la contrición de corazón y la esperanza de misericordia para que puedan creer a fin de recibir perdón y vida espiritual.

(2 Crónicas 7:14; Salmos 32:5-6; 51:1-17; Isaías 55:6-7; Jeremías 3:12-14; Ezequiel 18:30-32; 33:14-16; Marcos 1:14-15; Lucas 3:1-14; 13:1-5; 18:9-14; Hechos 2:38; 3:19; 5:31; 17:30-31; 26:16-18; Romanos 2:4; 2 Corintios 7:8-11; 1 Tesalonicenses 1:9; 2 Pedro 3:9)

# 81. ¿Hay relación entre la resurrección de Cristo y la nuestra?

La iglesia siempre ha declarado que Cristo resucitó verdaderamente de los muertos y que vive para siempre. Del mismo modo, como escribe el apóstol Pablo, Jesucristo nos resucitará a todos en el día final con un cuerpo imperecedero, y "seremos transformados" (1 Corintios 15:52). Y, "los que hicieron lo bueno, saldrán a resurrección de vida; mas los que hicieron lo malo, a resurrección de condenación" (Juan 5:29).

"y la vida perdurable"

#### 82. ¿Qué es la vida perdurable?

La nueva vida redimida en Cristo es vida eterna. Comienza en el corazón del creyente, convirtiéndose en la anticipación de una vida que continuará sin interrupción incluso en la muerte. No

se trata solo de duración, sino de una calidad de vida que la mente humana no puede comprender en su estado finito. "El Nuevo Testamento habla de que ya estamos sentados 'en los lugares celestiales con Cristo Jesús' (Efesios 2:6). También afirma que los cristianos, ahora mismo, han alcanzado 'la Jerusalén celestial', la ciudad del Dios viviente, en la que los ángeles están de fiesta y donde se han reunido los espíritus de los justos perfeccionados". 10

#### La iglesia es santa por cuanto refleja la santidad de Cristo.



# LOS SACRAMENTOS

83. Segundo Patrón – Los Sacramentos: el Bautismo y la Santa Cena

Dios efectuó de una vez y para siempre su plan de salvación mediante la encarnación, la muerte, la resurrección y la ascensión de Cristo Jesús y mediante la tarea del Espíritu Santo que lleva a cabo la obra santificadora de Cristo. El segundo patrón de Enseñanzas Esenciales para la Formación en la Fe en la Iglesia del

Nazareno explica cómo este plan de salvación de Dios se hace presente en los sacramentos de la iglesia. Los sacramentos incluyen el bautismo y la Santa Cena o Comunión.

El bautismo es el sacramento de la gracia preveniente y una señal del pacto de gracia. La fidelidad de Dios y la obra del Espíritu Santo nos exigen una respuesta de fe y el crecimiento en la vida cristiana. Juan Wesley decía que este crecimiento es necesario para una santificación que transforme cada rincón de nuestra existencia. El sacramento que nos alimenta en ese crecimiento es la Santa Cena.11

#### 84. ¿De qué manera entendemos el propósito de los sacramentos como segundo patrón para la formación en la fe cristiana?

Los sacramentos son normativos para todos los cristianos y expresan la gracia de Dios en la vida compartida de la iglesia en su peregrinaje.

#### 85. ¿Qué es un sacramento?

Un sacramento es una acción sagrada que Jesús nos ordenó seguir, y que utiliza elementos físicos como los son el agua, el pan y el jugo de uva para expresar externamente lo que Dios



#### **ARTÍCULO DE FE VII:** La gracia preveniente

Creemos que la creación de la raza humana a la imagen de Dios incluyó la capacidad de decidir entre el bien y el mal y que, por tanto, los seres humanos fueron hechos moralmente responsables; que a través de la caída de Adán ellos se tornaron depravados, de tal modo que ahora no pueden, por sí mismos y por sus capacidades y obras, volver a la fe e invocar a Dios. Pero también creemos que la gracia de Dios, por medio de Jesucristo, se concede gratuitamente a todas las personas, capacitando a todos los que quieran, para volverse del pecado a la justicia, para creer en Jesucristo y recibir perdón y limpieza del pecado, y para seguir las buenas obras agradables y aceptables ante Él. Creemos que todas las personas, aunque posean la experiencia de la regeneración y de la entera santificación, pueden caer de la gracia y apostatar y, a menos que se arrepientan de sus pecados, se perderán eternalmente y sin esperanza.

(Semejanza divina y responsabilidad moral: Génesis 1:26-27; 2:16-17; Deuteronomio 28:1-2; 30:19; Josué 24:15; Salmos 8:3-5; Isaías 1:8-10; Jeremías 31:29-30; Ezequiel 18:1-4; Migueas 6:8; Romanos 1:19-20; 2:1-16; 14:7-12; Gálatas 6:7-8

Incapacidad natural: Job 14:4; 15:14; Salmos 14:1-4; 51:5; Juan 3:6a; Romanos 3:10-12; 5:12-14, 20a; 7:14-25

Don de gracia y obras de fe: Ezequiel 18:25-26; Juan 1:12-13; 3:6b; Hechos 5:31; Romanos 5:6-8, 18; 6:15-16, 23; 10:6-8; 11:22; 1 Corintios 2:9-14; 10:11-12; 2 Corintios 5:18-19; Gálatas 5:6; Efesios 2:8-10; Filipenses 2:12-13; Colosenses 1:21-23; 2 Timoteo 4:10a; Tito 2:11-14; Hebreos 2:1-3; 3:12-15; 6:4-6; 10:26-31; Santiago 2:18-22; 2 Pedro 1:10-11; 2:20-22)

hace para redimirnos. Los sacramentos son señales visibles de una gracia interna y espiritual. Nos han sido dados por Cristo y confiados a la iglesia como medios eficaces de gracia para nuestros sentidos físicos y espirituales. Son los medios sagrados por los cuales recibimos esa gracia (Artículos de Fe XII y XIII).

## 86. ¿Qué queremos decir cuando hablamos de los sacramentos como medios eficaces de gracia?

Queremos decir que los sacramentos permiten que los creyentes maduren en la gracia de Dios, la cual entendemos como el favor inmerecido y la bondad amorosa de Dios hacia nosotros. Por gracia Dios perdona nuestros pecados, ilumina nuestras mentes, induce nuestros corazones a buscarlo y fortalece nuestra determinación de hacer su voluntad.

#### 87. ¿Cuáles sacramentos observa la Iglesia del Nazareno?



## ARTÍCULO DE FE XII: El bautismo

12. Creemos que el bautismo cristiano, ordenado por nuestro Señor, es un sacramento que significa la aceptación de los beneficios de la expiación de Jesucristo, que debe administrarse a los creyentes, y que declara su fe en Jesucristo como su Salvador y su pleno propósito de obediencia en santidad y justicia. Como el bautismo es un símbolo del nuevo pacto, se puede bautizar a niños pequeños, a petición de sus padres o tutores, quienes prometerán la enseñanza cristiana necesaria.

El bautismo puede ser administrado por aspersión, afusión o inmersión, según la preferencia del candidato.

(Mateo 3:1-7; 28:16-20; Hechos 2:37-41; 8:35-39; 10:44-48; 16:29-34; 19:16; Romanos 6:3-4; Gálatas 3:26-28; Colosenses 2:12; 1 Pedro 3:18-22)

La Iglesia del Nazareno observa los sacramentos del bautismo (Mateo 28:19; Hechos 2:38) y la Santa Cena o Cena del Señor (Lucas 22:19-20).

### 88. ¿Qué es el bautismo cristiano?

El bautismo cristiano es el sacramento de la gracia preveniente para infantes y niños, y también el testimonio de vida nueva en Cristo para los creyentes. Nos provee la gracia que nos inicia en un viaje continuo.<sup>12</sup> Identifica al creyente con el morir con Cristo, ser sepultado con Cristo, y ser resucitado con Cristo como una nueva persona. Se administra por inmersión en aqua, por aspersión con agua, o por afusión con agua, en el nombre del Padre, y del Hijo, y del Espíritu Santo. El bautismo simboliza ser lavados de nuestros pecados mediante la muerte y la resurrección de Cristo, junto con la obra del Espíritu Santo al

darnos una nueva vida en Dios (Romanos 6:3-4; Hebreos 10:22; Artículo de Fe XII).

#### 89. ¿Qué significa además el bautismo cristiano?

El bautismo cristiano significa el compromiso total con ser un discípulo semejante a Cristo.

#### 90. ¿Cómo se anticipó el bautismo en el Antiguo Testamento?

Hay numerosas imágenes del Antiguo Testamento que anticiparon el significado del bautismo del Nuevo Testamento. El agua era símbolo de una fuente de vida y de

muerte. En el arca, Noé y su familia se salvaron por medio del agua (1 Pedro 3:20-21). El pueblo de Dios, al cruzar las aguas divididas del mar Rojo, fue liberado de la esclavitud egipcia (Éxodo 14:21-31). Cuando cruzaron las aguas del río Jordán 40 años después, Israel entró en la tierra prometida, la tierra que Dios había prometido a Abraham y a sus descendientes (Josué 3:1--4:3; Génesis 12:7). El bautismo era parte del proceso de conversión al judaísmo cientos de años antes del Nuevo Testamento y poseía gran significado para el pueblo judío.

#### 91. ¿Quién puede recibir el sacramento del bautismo?

Los bebés y los niños pequeños pueden ser bautizados como símbolo de la aceptación de Dios dentro de la comunidad de fe cristiana sobre las bases de la gracia preveniente (Manual ¶800.2). Toda persona que ha puesto la fe en Cristo como su Salvador y que no ha sido bautizada puede recibir el sacramento del bautismo.

#### 92. ¿Por qué la iglesia bautiza a infantes?

En la Iglesia del Nazareno, el bautismo infantil puede administrarse como indicación de que el niño es miembro de la familia de Dios. El sacramento obliga a los padres o tutores y a la comunidad de fe a proveer la formación cristiana necesaria para que el bebé o el niño menor llegue a conocer a Cristo y pueda seguirlo. El bautismo infantil es un medio de gracia que inicia al niño en un viaje continuo de discipulado que finalmente le requiera reconocer su fe personal en Jesucristo como Su Salvador (Artículo de Fe XII).

#### 93. ¿Existen requisitos especiales para el bautismo de creyentes?

Los creyentes que hacen profesión de fe en Jesucristo bien pueden ser bautizados. Debemos renunciar a Satanás, arrepentirnos de nuestros pecados, y aceptar a Jesucristo como nuestro Señor y Salvador. La iglesia entera comparte la responsabilidad de alimentar y proteger la fe de todos los que son bautizados, sean adultos o niños.

#### 94. ¿Qué reconoce el sacramento del bautismo?

El bautismo incorpora en Cristo y en su iglesia al bautizado, y reconoce que el bautizado participa en la vida de la Santísima Trinidad. El bautismo en agua simboliza la purificación espiritual, es decir, la obra interior del Espíritu Santo en nuestras vidas. El bautismo no garantiza un "estatus permanente", sino que nutre dentro del bautizado la gracia santificadora que da inicio a la jornada de la fe. Es el sacramento de la gracia preveniente y una señal del pacto de gracia. Simboliza la seguridad que tenemos de que Dios permanecerá fiel a su pacto. Es entrar en pacto con Dios y prometer que permaneceremos fieles a esta relación de pacto. Le pide al bautizado una respuesta de fe y la intención de crecer en la vida cristiana. Según Juan Wesley, "ese crecimiento es necesario para la santificación".<sup>13</sup>

Los sacramentos son señales visibles de una gracia interna y espiritual.





#### **ARTÍCULO DE FE XIII:** La santa cena

Creemos que la cena conmemorativa y de comunión instituida por nuestro Señor y Salvador Jesucristo es esencialmente un sacramento del Nuevo Testamento, que declara su muerte expiatoria, por cuyos méritos los creyentes tienen vida y salvación, y la promesa de todas las bendiciones espirituales en Cristo. Es distintivamente para aquellos que están preparados para apreciar con reverencia su significado y por ella anuncian la muerte del Señor hasta que Él venga otra vez. Siendo la fiesta de comunión, sólo aquellos que tienen fe en Cristo y amor para los santos deben ser llamados a participar en ella.

(Éxodo 12:1-14; Mateo 26:26-29; Marcos 14:22-25; Lucas 22:17-20; Juan 6:28-58; 1 Corintios 10:14-21; 11:23-32)

# Cena?

La Santa Cena es el sacramento que Jesús instituyó para alimentarnos en la gracia al recordarnos continuamente su vida, su muerte y su resurrección hasta que Él regrese. También le ofrece a la comunidad de fe la oportunidad de experimentar la presencia real de Cristo de modo especial. La Santa Cena, que a veces se le llama Cena del Señor, es una observancia reverente en la que se utiliza el pan y el jugo de uva sin fermentar como símbolos del cuerpo roto y de la sangre derramada del Señor Jesús. Por lo tanto, en ella ofrecemos nuestra acción de gracias a Dios por salvarnos mediante la muerte de Cristo, y por darnos la bienvenida al



96. ¿Por qué es importante la presencia de Cristo en la Santa Cena?

"[Juan y Carlos Wesley] tenían un agudo sentido de la presencia de Cristo en el sacramento ... mediante el Espíritu Santo [que] trae a Cristo hasta nosotros. ... Esa interpretación hace de la Santa Cena un evento trinitario. El Espíritu y el Hijo, juntos, hacen palpable, mediante el pan y el jugo, la percepción del amor del Padre hacia nosotros. La Santa Cena no es la mera remembranza de Cristo, el recuerdo subjetivo de su sufrimiento y muerte, sino una participación objetiva en su vida resucitada. Por tanto, la Santa Cena es un medio para la transformación de nuestros corazones y vidas".<sup>14</sup>

#### 97. ¿Cuándo instituyó Jesús la Santa Cena?

En la noche del jueves, la noche en que fue traicionado (1 Corintios 11:23) y que precedió a su sacrificio del Viernes Santo, Jesús observó su última cena pascual con los discípulos, aprovechando el momento para instituir "el nuevo pacto en mi sangre, que por vosotros se derrama" (Lucas 22:20; 1 Corintios 11:25).

#### 98. ¿Con qué otros nombres se conoce este sacramento?

Los nombres más comunes, además del de la Santa Cena, son la Eucaristía (que

significa "acción de gracias"), el Partimiento del Pan, y la Cena del Señor.

### 99. ¿Qué elementos para la Santa Cena requiere la Iglesia del Nazareno?

Los elementos de la Santa Cena son el pan y el jugo de uva sin fermentar (Manual ¶802; véase la nota adjunta a ¶802).

#### 100. ¿Por qué utilizamos estos elementos al observar la Santa Cena?

El pan, a menudo llamado el fruto de la tierra o el pan de vida, simboliza la ofrenda de el cuerpo de Cristo, sin pecado y roto en la cruz por nuestros pecados (Efesios 1:7). El jugo de uva, a menudo llamado el fruto de la vid, significa la sangre de Cristo, que es su vida, derramada para nuestra salvación (1 Corintios 10:16).

### 101. ¿Puede cualquier persona participar en el sacramento de la Santa Cena?

Todos los que confían en Jesucristo como su Salvador y aman a sus hermanas y hermanos cristianos podrán participar en el sacramento de la Santa Cena. La Iglesia del Nazareno, siguiendo la tradición de Juan Wesley, cree que la Santa Cena puede ser una ordenanza de conversión. Habrá individuos que vengan a Cristo durante el ritual y reciban los elementos como su primer acto de adoración tras confiar en Jesucristo como su Salvador.

#### 102. ¿Cómo se prepara un seguidor de Cristo para la Santa Cena?

Nos preparamos para la Santa Cena reafirmando nuestra confianza plena en la muerte sacrificial de Cristo en la cruz, confesando a Dios cualquier pecado que hayamos cometido, sea pecado de comisión o de omisión, y expresándole nuestra gratitud por su perdón (1 Corintios 11:27-29).

#### 103. ¿De qué manera es la Santa Cena una promesa de gloria futura?

La Santa Cena es tanto un medio de gracia como una bendición celestial. Nos fortalece para el peregrinaje de la vida e inspira en nosotros un deseo por el banquete celestial que será nuestro alimento en la vida eterna. Entretanto, en el aquí y el ahora, nos une a Cristo, quien está ya sentado a la derecha de Dios "en las regiones celestiales" (Efesios 1:20).

#### 104. ¿Qué es la sanidad divina?

Cristo no la instituyó como sacramento, pero su ministerio sanador fue señal del Reino. La sanidad divina es una forma en que los creyentes experimentan la gracia de Dios en sus vidas. La iglesia afirma la sanidad divina porque reconoce la compasión de Jesús para con los enfermos, señalando las numerosas ocasiones en que sanó a los necesitados (Mateo 4:23-25).

La iglesia reconoce que Dios puede sanar nuestros males físicos, e incluso nuestras disfunciones emocionales, y que a menudo lo hace. La Palabra de Dios anima a los creyentes a orar con fe por la sanidad de los que estén enfermos (Lucas 9:11; Hechos 5:16).



#### ARTÍCULO DE FE XIV: La sanidad divina

Creemos en la doctrina bíblica de la sanidad divina e instamos a nuestro pueblo a ofrecer la oportunidad de hacer la oración de fe para la sanidad de los enfermos. Creemos también que Dios sana a través de la ciencia médica.

(2 Reyes 5:1-19; Salmos 103:1-5; Mateo 4:23-24; 9:18-35; Juan 4:46-54; Hechos 5:12-16; 9:32-42; 14:8-15; 1 Corintios 12:4-11; 2 Corintios 12:7-10; Santiago 5:13-16)

# 105. ¿Hay que tomar acciones previas para la sanidad divina de alguien?

Los que están enfermos pueden pedir a los líderes de la iglesia que oren en fe por ellos y que los unjan con aceite en el nombre del Señor. La Iglesia del Nazareno reconoce esta práctica espiritual, pero cree que la persona enferma debe tomar el primer paso de una fe sanadora pidiendo la oración y el ungimiento con aceite (Santiago 5:14-15).

106. Si los creyentes oran por sanidad divina, ¿deberán evitar buscar el consejo y la ayuda de los médicos y su personal calificado?

Los creyentes deben buscar la ayuda médica siempre que sea posible, pero con el entendido de que Dios a menudo logra la sanidad a través de la ayuda y el consejo de otros (Artículo de Fe XIV: 1 Timoteo 5:23).





# **LOS DIEZ MANDAMIENTOS**

#### 107. Tercer Patrón – Los Diez Mandamientos

Las dos tablas de la ley incluyen el amor a Dios y al prójimo. Cuando Dios dio los Diez Mandamientos inició un pacto con su pueblo. "Yo seré vuestro Dios, y vosotros seréis mi pueblo" (Levítico 26:12). [Así], "el privilegio y la responsabilidad están incluidos en el pacto del Sinaí. El tema del pacto habla de la mutualidad en las relaciones". <sup>15</sup>

Los creyentes del Nuevo Testamento leen los Diez Mandamientos a través de los lentes de Jesús en su Sermón del Monte (Mateo 5—7). El espíritu de las enseñanzas de Cristo en ese sermón nos ayuda a entender cómo la ley instruye nuestro caminar de fe con Cristo mediante el poder del Espíritu Santo.

#### 108. ¿Qué significa un pacto con Dios?

Un pacto es aquella relación única iniciada por Dios que requiere una respuesta de fe de parte del pueblo de Dios. El Antiguo Pacto o Primer Pacto incluía la promesa de Dios de que atraería hacia Él a todos los pueblos del mundo por medio de los hebreos, su pueblo escogido. Como respuesta, Dios esperaba de su pueblo "practicar la justicia, amar la misericordia, y humillarte ante tu Dios" (Miqueas 6:8 NVI). El Antiguo Pacto se encuentra en las Escrituras del Antiguo Testamento.

# 109. ¿En qué parte del Antiguo Testamento encontramos más claramente la voluntad de Dios para nosotros?

La voluntad de Dios para su pueblo encuentra su más explícita expresión en los Diez Mandamientos (el Decálogo o Diez Palabras).

#### 110. ¿Cuáles son los Diez Mandamientos o el Decálogo?

Los Diez Mandamientos son:

- 1. No tendrás dioses ajenos delante de mí.
- 2. No te harás imagen.
- 3. No tomarás el nombre del Señor en vano.
- 4. Acuérdate del día de reposo para santificarlo.
- 5. Honra a tu padre y a tu madre.
- 6. No matarás.

- 7. No cometerás adulterio.
- 8. No hurtarás.
- 9. No hablarás contra tu prójimo falso testimonio.
- 10. No codiciarás (Éxodo 20:3-17).

#### 111. ¿Qué aprendemos del Decálogo?

En el Decálogo encontramos nuestras obligaciones, primero para con Dios, y luego para con nuestro prójimo.

#### 112. ¿Cuál es el propósito de los Diez Mandamientos?

Los Diez Mandamientos fueron dados al pueblo de Dios para explicar nuestra relación con Dios y con nuestro prójimo, lo que incluye nuestra familia y nuestros amigos. Estos mandamientos son un espejo que nos ayuda a ver más claramente nuestro pecado y nuestra necesidad de perdón y redención, ya que no los obedecemos completamente (Manual ¶28.1).



# ARTÍCULO DE FE V (Segunda parte): El pecado, original y personal

Creemos que el pecado actual o personal es la violación volun-taria de una ley conocida de Dios cometida por una persona moralmente responsable. Por tanto, no debe ser confundido con fallas involuntarias o inevitables, debilidades, faltas, errores, fracasos u otras desviaciones de una norma de conducta perfecta, los cuales son residuos de la caída. Sin embargo, tales efectos inocentes no incluyen actitudes o respuestas contrarias al Espíritu de Cristo, las que pueden llamarse propiamente pecados del espíritu. Creemos que el pecado personal es primordial y esencialmente una violación de la ley del amor y que, en relación con Cristo, el pecado puede definirse como incredulidad.

(Pecado personal: Mateo 22:36-40 [con 1 Juan 3:4]; Juan 8:34-36; 16:8-9; Romanos 3:23; 6:15-23; 8:18-24; 14:23; 1 Juan 1:9—2:4; 3:7-10)

#### 113. ¿Qué es el pecado?

En cierto modo, el pecado se puede definir como la transgresión voluntaria de una ley conocida por parte de una persona moralmente responsable (1 Juan 3:4). La transgresión puede ser activa, si son pecados de comisión, o pasiva, si son pecados de omisión o de negligencia.16 En su sentido más amplio, el pecado es todo acto o deseo contrario a la ley de Dios. Es buscar nuestra voluntad en vez de la de Dios. Así, el pecado distorsiona nuestra relación con Dios, con los demás, y con toda la creación de Dios. El pecado, como violación del amor de Dios, nos trae como fruto su dominio sobre nosotros, lo que nos roba nuestra libertad.

#### 114. ¿Qué es la libertad?

La libertad habla de la posibilidad de escoger entre el bien y el mal. Sin embargo, la voluntad humana, dañada por la caída, ya no elige libremente entre el bien y el mal. Pero, al ser transformada por Cristo, nuestra voluntad es liberada para ejercitar la fe por la obra directa de la gracia de Dios. Solo entonces querrán

los creyentes hacer el bien. Escoger el bien fortalece la conciencia moral y fomenta la virtud.

#### 115. ¿En qué consiste la relación entre la gracia y la libertad humana?

El Espíritu Santo libera nuestra voluntad de su atadura al pecado y hace posible una respuesta activa y obediente. En nuestras tradiciones wesleyanas y nazarenas nos referimos a esta gracia del Espíritu Santo como "gracia preveniente", ya que estimula

los deseos liberados de la voluntad humana, busca la cooperación de la voluntad del creyente para obedecer, y, en última instancia, guía en libertad al creyente hacia su perfección en amor (Artículo de Fe VII).

#### 116. ¿Qué es la conciencia moral?

La conciencia moral es el fruto de la gracia preveniente, por ser gracia que habilita a la persona humana para que entienda la moralidad de una conducta dada y asuma responsabilidad por lo que hace. La persona, al poner atención a la conciencia moral, está pendiente de la voz del Espíritu de Dios que le habla.

#### 117. ¿Cuáles son los frutos positivos de los Diez Mandamientos?

Los Diez Mandamientos exponen nuestros pecados, sin embargo, cuando los observamos y los obedecemos, dan a luz una vida caracterizada por virtudes positivas. Las virtudes positivas nos conducen a hacer lo bueno (Filipenses 4:8). La presencia del Espíritu Santo, al operar en las vidas de los creyentes, los potencia para que hagan lo bueno y produzcan el fruto del Espíritu Santo.

#### 118. ¿Qué es el fruto del Espíritu Santo?

El fruto del Espíritu Santo abarca las disposiciones santificadas del corazón que ha sido purificado en amor, el cual, de acuerdo con la obra maestra del apóstol Pablo sobre el amor (1 Corintios 13) es la mayor de las virtudes. El fruto del Espíritu es el fruto de Cristo cultivado por el Espíritu Santo, y es un fruto que se manifiesta como amor y que se expresa en alegría, paz, paciencia, amabilidad, bondad, fidelidad, humildad y dominio propio (Gálatas 5:22-23 NVI).

#### 119. ¿Cómo se relaciona el Antiguo Pacto con el plan de la salvación?

Aunque el Antiguo Pacto o la Antigua Ley era santa y buena, no era perfecta debido a que no podía generar por sí misma la fortaleza y la gracia del Espíritu para que uno la obedeciera (Hebreos 9:9-10).

#### 120. ¿Cómo se relaciona el Nuevo Pacto con el plan de salvación?

El Nuevo Pacto es el evangelio, es decir, las buenas nuevas, y queda resumido en el Gran Mandamiento de: "Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón, y con toda tu alma, y con todas tus fuerzas", y, "amarás a tu prójimo como a ti mismo" (Lucas 10:27, comparado con Deuteronomio 6:5 y Levítico 19:18). La expresión última del Gran Mandamiento es el mandamiento final de Cristo a los discípulos en el Aposento Alto la noche de la traición: "Que os améis unos a otros, como yo os he amado" (Juan 15:12). A diferencia del Antiguo Pacto, el Nuevo Pacto anima una realidad interior que habilita no solo la posibilidad de la obediencia, sino un profundo deseo de cumplir con la ley del amor (Ezequiel 11:19-20). Solo la obra del Espíritu Santo hace posible esa clase de amor mediante la gracia preveniente, el arrepentimiento, la fe salvadora, la regeneración, la justificación, la adopción y la santificación (Juan 14:15-16).

#### 121. ¿Qué es la justificación?

La justificación "representa la salvación como el acto de Dios que nos justifica por virtud de la sangre de Cristo, la obediencia de Cristo, y nuestra fe, que es en sí misma

un don de Dios". Por tanto, nuestra justificación es la actividad de Dios que, en un sentido y en otro, nos declara justos y nos hace justos. Ocurre porque hemos sido reconciliados con Dios mediante la muerte de Cristo en la cruz (Romanos 5:10; Efesios 2:16; Colosenses 1:22). La justificación, hecha posible mediante la gracia del Espíritu Santo, es el inicio de la libre respuesta de fe en Cristo de parte de una persona con la gracia del Espíritu Santo.<sup>17</sup>

# 122. ¿Cómo entendemos la obra santificadora de la gracia de Dios?

Esta gracia, por ser don de Dios, nos trae a la comunión de la Trinidad y nos habilita para vivir en amor. La llamamos gracia santificadora porque también nos santifica (nos aparta y nos limpia). Es sobrenatural porque depende enteramente de la iniciativa de Dios, sobrepasando nuestra habilidad para comprender la gracia de Dios en su plenitud. Es una gracia efectuada por la llenura del Espíritu Santo y "en una sola



#### ARTÍCULO DE FE IX: La justificación, la regeneración y la adopción

Creemos que la justificación es aquel acto benigno y judicial de Dios, por el cual Él concede pleno perdón de toda culpa, la remisión completa de la pena por los pecados cometidos y la aceptación como justos de los que creen en Jesucristo y lo reciben como Salvador y Señor.

Creemos que la regeneración, o nuevo nacimiento, es aquella obra de gracia de Dios, por la cual la naturaleza moral del creyente arrepentido es vivificada espiritualmente y recibe una vida distintivamente espiritual, capaz de experimentar fe, amor y obediencia.

Creemos que la adopción es aquel acto benigno de Dios, por el cual el creyente justificado y regenerado se constituye en hijo de Dios.

Creemos que la justificación, la regeneración y la adopción son simultáneas en la experiencia de los que buscan a Dios y se obtienen por el requisito de la fe, precedida por el arrepentimiento y que el Espíritu Santo da testimonio de esta obra y estado de gracia.

(Lucas 18:14; Juan 1:12-13; 3:3-8; 5:24; Hechos 13:39; Romanos 1:17; 3:2126, 28; 4:5-9, 17-25; 5:1, 16-19; 6:4; 7:6; 8:1, 15-17; 1 Corintios 1:30; 6:11; 2 Corintios 5:17-21; Gálatas 2:16-21; 3:1-14, 26; 4:4-7; Efesios 1:6-7; 2:1, 4-5; Filipenses 3:3-9; Colosenses 2:13; Tito 3:4-7; 1 Pedro 1:23; 1 Juan 1:9; 3:1-2, 9; 4:7; 5:1, 9-13, 18)



# ARTÍCULO DE FE X: La santidad cristiana y la entera santificación

Creemos que la santificación es la obra de Dios por medio de la cual transforma a los creyentes a la semejanza de Cristo. Ésta es efectuada mediante la gracia de Dios por el Espíritu Santo en la santificación inicial, o regeneración (simultánea a la justificación), la entera santificación y la obra continua de perfeccionamiento del creyente por el Espíritu Santo, culminando en la glorificación, en la cual somos completamente conformados a la imagen del Hijo.

Creemos que la entera santificación es el acto de Dios, subsecuente a la regeneración, por el cual los creyentes son hechos libres del pecado original o depravación, y son llevados a un estado de entera devoción a Dios y a la santa obediencia de amor hecho perfecto.

Es efectuada por la llenura o el bautismo con el Espíritu Santo; y en una sola experiencia incluye la limpieza de pecado del corazón y la morada permanente y continua del Espíritu Santo, capacitando al creyente para la vida y el servicio.

La entera santificación es provista por la sangre de Jesús, efectuada instantáneamente por la gracia mediante la fe y precedida por la entera consagración. El Espíritu Santo da testimonio de esta obra y estado de gracia.

Esta experiencia se conoce también con varios nombres que representan sus diferentes fases, tales como "la perfección cristiana", "el amor perfecto", "la pureza de corazón", "la llenura o el bautismo con el Espíritu Santo", "la plenitud de la bendición" y "la santidad cristiana".

10.1. Creemos que hay una clara distinción entre el corazón puro y el carácter maduro. El primero se obtiene instantáneamente como resultado de la entera santificación; el segundo es resultado del crecimiento en la gracia.

Creemos que la gracia de la entera santificación incluye el impulso divino para crecer en gracia como discípulo semejante a Cristo. Sin embargo, este impulso se debe cultivar conscientemente, y se debe dar atención cuidadosa a los requisitos y procesos del desarrollo espiritual y mejoramiento de carácter y personalidad en semejanza a Cristo. Sin ese esfuerzo con tal propósito, el testimonio de uno puede debilitarse, y la gracia puede entorpecerse y finalmente perderse.

Al participar en los medios de gracia, especialmente en la comunión cristiana, en las disciplinas espirituales y en los sacramentos de la iglesia, los creyentes crecen en gracia y en amor sincero para con Dios y con el prójimo.

(Jeremías 31:31-34; Ezequiel 36:25-27; Malaquías 3:2-3; Mateo 3:11-12; Lucas 3:16-17; Juan 7:37-39; 14:15-23; 17:6-20; Hechos 1:5; 2:1-4; 15:8-9; Romanos 6:11-13, 19; 8:1-4, 8-14; 12:1-2; 2 Corintios 6:14—7:1; Gálatas 2:20; 5:16-25; Efesios 3:14-21; 5:17-18, 25-27; Filipenses 3:10-15; Colosenses 3:1-17; 1 Tesalonicenses 5:23-24; Hebreos 4:9-11; 10:10-17; 12:1-2; 13:12; 1 Juan 1:7, 9)

("Perfección cristiana", "amor perfecto": Deuteronomio 30:6; Mateo 5:43-48; 22:37-40; Romanos 12:9-21; 13:8-10; 1 Corintios 13; Filipenses 3:10-15; Hebreos 6:1; 1 Juan 4:17-18. "Pureza de corazón": Mateo 5:8; Hechos 15:8-9; 1 Pedro 1:22; 1 Juan 3:3. "La llenura o el bautismo con el Espíritu Santo": Jeremías 31:31-34; Eze-quiel 36:25-27; Malaquías 3:2-3; Mateo 3:11-12; Lucas 3:16-17; Hechos 1:5; 2:1-4; 15:8-9. "Plenitud de la bendición": Romanos 15:29. "Santidad cristiana": Mateo 5:1—7:29; Juan 15:1-11; Romanos 12:1—15:3; 2 Corintios 7:1; Efesios 4:17—5:20; Filipenses 1:9-11; 3:12-15; Colosenses 2:20—3:17; 1 Tesalonicenses 3:13; 4:7-8; 5:23; 2 Timoteo 2:19-22; Hebreos 10:19-25; 12:14; 13:20-21; 1 Pedro 1:15-16; 2 Pedro 1:1-11; 3:18; Judas 20-21)

experiencia incluye la limpieza de pecado del corazón y la morada permanente y continua del Espíritu Santo" (Artículo de Fe X).

#### 123. ¿Son todas las personas llamadas a la santidad cristiana?

Todos los creyentes en Cristo están llamados a la santidad cristiana. Ahí se encuentran la plenitud de la vida cristiana y la perfección en amor logradas por la unión íntima con Cristo y, en Él, con la Santísima Trinidad. Entendemos que el camino a la santidad cristiana pasa por la cruz y llega a su culminación en la resurrección final, cuando Dios sea todo en todos (Artículo de Fe X).

### 124. ¿Por qué es esencial para la proclamación del evangelio tener una vida moral de santidad consistente?

Porque, cuando el estilo de vida de los creyentes se conforma al Señor Jesús, atrae a otros a la fe en Dios. Ese tipo de creyentes edifica la iglesia, testifica con integridad al cumplir los mandamientos, apresura la venida del reino justo de Dios (2 Pedro 3:11-12), y descubre el gozo de la vida eterna.

#### 125. ¿Qué tenemos que hacer para heredar la vida eterna?

Cuando un joven le preguntó a Jesús qué tenía que hacer para heredar la vida eterna, Jesús le respondió que debía guardar los mandamientos, y luego añadió lo siguiente: "Ven, sígueme" (Mateo 19:17 y 21). Seguir a Jesús trae como consecuencia buscar vivir como Él vivió. El Antiguo Pacto o ley no fue abolido en el Nuevo Pacto de Cristo, sino que fue descubierto de nuevo en Aquél que, en su mismísima persona, cumple perfectamente los mandamientos (Mateo 5:17).

#### 126. ¿Qué significa la palabra "Decálogo"?

Decálogo significa "diez palabras" (Éxodo 34:28), las cuales resumen la Ley que Dios le dio al pueblo de Israel por medio de Moisés. El Decálogo manifiesta los mandamientos de nuestro amor para con Dios (los primeros cuatro), y nuestro amor para con nuestro prójimo (los seis restantes). Los mandamientos contienen la directriz personal del creyente para una vida liberada de la esclavitud del pecado.

# 127. ¿Qué queremos decir con que el Decálogo es una unidad orgánica?

Queremos decir que los Diez Mandamientos forman una unidad inseparable. Cada mandamiento remite a los otros mandamientos y al Decálogo como un todo.

#### 128. ¿Cómo es posible guardar los Mandamientos?

Podemos guardar los Mandamientos porque Cristo, sin el cual nada podemos hacer, nos da poder para guardarlos mediante el don de Su Espíritu en la gracia santificadora (Juan 15:5; Filipenses 4:13).

#### 129. ¿Cuál es el primer mandamiento y qué significa?

El primer mandamiento es, "Yo soy Jehová tu Dios... No tendrás dioses ajenos delante de mí" (Éxodo 20:2-3). Nuestra primera obligación es amar y obedecer a Dios,

y procurar que otros también lo amen y le obedezcan. Este mandamiento prohíbe la idolatría, la superstición, el politeísmo, el ateísmo y toda forma de irreligión. Solo el "YO SOY EL QUE SOY" ha de adorarse como el Señor de todo lo que existe, y a Él hemos de rendirle el culto que le es debido.

#### 130. ¿Cuál es el segundo mandamiento y su significado?

El segundo mandamiento es, "No te harás imagen" (Éxodo 20:4). No hemos de permitir que nada tome el lugar de Dios, ni sustituir a Dios con creación humana alguna en nuestra adoración. Un ídolo es todo aquello que quite a Dios de su justo lugar como el único objeto de nuestra devoción y adoración.

# 131. ¿Cuál es el tercer mandamiento y cómo entendemos su significado?

El tercer mandamiento es, "No tomarás el nombre de Jehová tu Dios en vano" (Éxodo 20:7). Nuestro deber es mostrar respeto por el nombre santo de Dios, alabando su nombre y glorificándolo en adoración. Este mandamiento prohíbe invocar el nombre del Señor para fines que no sean sagrados. Sería blasfemia usar de esa manera el nombre santo de Dios, y violaría las promesas hechas en pacto con Dios.

#### 132. ¿Cuál es el cuarto mandamiento?

El cuarto mandamiento es, "Acuérdate del día de reposo para santificarlo" (Éxodo 20:8; Manual ¶21.2). Nos acordamos del día de reposo porque Dios bendijo el séptimo día de la creación. También nos acordamos de cuando Dios liberó a Israel de la esclavitud de Egipto, y de cuando les dio la ley y selló el pacto con su pueblo. Celebramos, aún más, la resurrección de nuestro Señor Jesucristo de la tumba y la victoria que obtuvo sobre todos los enemigos terrenales.

#### 133. ¿Cuál es el quinto mandamiento y qué nos pide?

El quinto mandamiento es, "Honra a tu padre y a tu madre" (Éxodo 20:12). Nos pide respetar a nuestros padres y honrar su función de autoridad y responsabilidad instituida por Dios. El mandamiento también implica el justo ordenamiento del matrimonio y la vida de la familia, pero amonesta especialmente a los hijos a mostrarles respeto a sus padres como parte integrante del honor que le rinden a Dios. Los hijos adultos tienen la especial obligación de ofrecer cualquier apoyo que los padres de edad avanzada requieran en tiempos de necesidad.

# 134. ¿Implica el quinto mandamiento alguna obligación de los padres con los hijos?

En el quinto mandamiento está implícita la prominencia espiritual de la familia en el orden de la sociedad de Dios. También es un mandamiento que pone de relieve el hogar cristiano como la primera comunidad de fe a la que los hijos pertenecen. Esta idea apunta a que los padres tengan la responsabilidad singular de alimentar y educar a los hijos como personas, pero especialmente como a hijos del Padre celestial.

#### 135. ¿Cuál es el sexto mandamiento y qué significado tiene para hoy?

El sexto mandamiento es, "No matarás" (Éxodo 20:13). Este mandamiento no solo prohíbe el grave pecado del homicidio premeditado o cooperar con él, sino que requiere que uno se aproxime a asuntos como el aborto, la eutanasia y la guerra a la luz de las implicaciones cristianas (véase Manual ¶31.1, "El aborto inducido"; ¶31.5, "Eutanasia"; ¶903.7; "La guerra y el servicio militar").

## 136. Al examinar el séptimo mandamiento, ¿cómo explicamos su significado?

Aunque el Decálogo lee, "No cometerás adulterio" (Éxodo 20:14), por extensión, la tradición cristiana ha seguido la interpretación integral del Antiguo y del Nuevo Testamento en cuanto a la pureza sexual. Se espera que todo seguidor de Cristo viva una vida moralmente casta, evitando no solo el adulterio, sino la fornicación, la pornografía, la prostitución, la violación y los actos homosexuales (Manual ¶21.2; ¶32).

#### 137. ¿Cuál es el octavo mandamiento y qué prohíbe?

El octavo mandamiento es, "No hurtarás" (Éxodo 20:15), lo cual requiere respetar la propiedad ajena. Por extensión, le concede un alto valor al cumplimiento de las promesas que se hacen en un contrato, así como a la restitución de las cosas robadas. El octavo mandamiento no solo prohíbe robar, sino que también puede pensarse que incluya salarios injustos, usar los bienes ajenos para beneficio personal, dañar deliberadamente la propiedad pública o privada, desempeñarse pobremente en el trabajo por negligencia intencional, robar información o las prácticas fraudulentas.

#### 138. ¿Cómo se relaciona el trabajo con el octavo mandamiento?

El octavo mandamiento incluye el robo relacionado con un sinnúmero de actividades deshonestas e injustas. Siendo que nuestro trabajo como cristianos refleja a Dios en su tarea creativa, hemos de estar conscientes de que es deshonesto, desleal e injusto cualquier cosa que hagamos en el trabajo que en alguna forma defraude a nuestro empleador o a los empleados y, por extensión, a la gente que se beneficia del trabajo (Colosenses 3:17, 23-25).

#### 139. ¿Cuál es el noveno mandamiento y cómo lo observamos?

El noveno mandamiento es, "No hablarás contra tu prójimo falso testimonio" (Éxodo 20:16). Este mandamiento prohíbe el testimonio deshonesto, el perjurio, la mentira y toda forma de calumnia, y la difamación (Manual ¶21.2). Los pecados contra la verdad demandan plena restitución dondequiera que ocasionen daño a los demás (Colosenses 3:9-10).

#### 140. ¿Qué abarca el décimo mandamiento?

El décimo mandamiento es, "No codiciarás" (Éxodo 20:17), que prohíbe los pensamientos y deseos que lleven a acciones prohibidas por los mandamientos séptimo y octavo: "No cometerás adulterio" y "No hurtarás". Por la gracia de Dios y la obra santificadora del Espíritu, el creyente bautizado es habilitado y facultado



para disciplinar los deseos desmedidos por las cosas que le pertenecen al prójimo, lo que incluye al cónyuge de esa persona o cualquiera de sus posesiones. La pureza de intención dentro de los pensamientos interiores del cristiano vence la codicia y los deseos indisciplinados por la propiedad y los bienes de los demás.

#### 141. ¿Cuál ha de ser el más elevado deseo del corazón humano?

Nuestro más ardiente deseo debe ser anhelar solo a Dios. A medida que nosotros los cristianos peregrinos caminamos en nuestra fe, nos damos cuenta de que la verdadera felicidad se encuentra solo en Aquél que nos creó por amor y quien nos invita continuamente al gozo del infinito amor de la Santísima Trinidad.



**NUESTRO** MÁS ARDIENTE **DESEO** DEBE SER ANHELAR SOLO A DIOS.



# **EL PADRE NUESTRO**

#### 142. Cuarto Patrón – El Padre Nuestro

"Sea que pensemos en Dios o que hablemos con Él, sea que trabajemos o suframos por Él, todo es oración cuando no tenemos otro objeto que su amor y el deseo de agradarle. Todo lo que hace el cristiano, incluso cuando come o duerme, es oración, siempre que lo haga con sencillez, de acuerdo con el orden de Dios". "B

#### 143. ¿Cómo definimos la oración?

Orar es elevar nuestro pensamiento y nuestra fe a la presencia de Dios, así como pedirle cosas buenas cónsonas con su voluntad. La oración es don divino; Dios siempre anhela encontrarse con la familia humana. La oración fluye de la viva relación personal de los creyentes con el Señor. El Espíritu de Dios mora en el corazón de los creyentes e "intercede por los creyentes conforme a la voluntad de Dios" (Romanos 8:27 NVI), ya que nosotros, por nosotros mismos, "qué hemos de pedir como conviene, no lo sabemos" (Romanos 8:26).

#### 144. ¿Cuáles son algunos modelos ejemplares de oración?

Abraham anduvo en la presencia de Dios y demostró la oración ideal al oír a Dios y obedecerlo. Para Abraham, la oración fue una lucha de fe que lo llevó a creer en la fidelidad de Dios aun en tiempos de prueba (Génesis 15). Moisés experimentó la oración como intimidad con Dios, "cara a cara, como quien habla con un amigo" (Éxodo 33:11 NVI). Moisés intercedió incesantemente en favor del pueblo hebreo durante el viaje a la Tierra Prometida. Las oraciones de Moisés anticiparon la función intercesora de Jesucristo, el "único mediador" (1 Timoteo 2:5).

#### 145. ¿Cómo es Jesús un ejemplo de la vida de oración?

Cada uno de los cuatro evangelios hace constar el tiempo que Jesús pasaba en oración. Se apartaba para orar a solas, incluso de noche. Oraba con anterioridad a los momentos decisivos de su misión, como cuando pasó la noche orando antes de escoger a sus discípulos (Lucas 6:12-13). De hecho, la totalidad de la vida de Jesús fue una oración, ya que estaba en continua comunión con su Padre.

#### 146. ¿Qué importancia tuvo la oración durante la pasión de Cristo?

Jesús, durante la agonía en el huerto, y en sus últimas plegarias desde la cruz, reveló la profundidad de su relación de amor con el Padre (Juan 17). Eran plegarias que cumplían con los propósitos redentores del Padre mientras Jesús se preparaba para morir en la cruz para la redención de la humanidad perdida. Así, Jesús llevaba ante el trono celestial todas las plegarias por un Salvador, hechas a lo largo de la historia de la humanidad y el Padre las contestaría cuando resucitara a su Hijo de entre los

muertos.

#### 147. ¿Cuáles son las formas esenciales de la oración cristiana?

En 1 Timoteo 2:1-2, aparece un buen esquema de oración cristiana:

- adoración, o doxología;
- súplica, o petición;
- · intercesión, o invocación;
- · acción de gracias, o bendición.

Más aún, los cristianos bien pueden seguir el ejemplo de Jesús haciendo de la totalidad de sus vidas una oración. Juan Wesley consideraba la oración el medio de gracia más importante y la actividad principal de las obras de piedad (la santidad personal). Las obras de misericordia (hacer el bien) también son expresiones de oración. La oración cristiana pide a Dios por las necesidades personales, ora por la consumación del reino de Dios e intercede por la salvación de todas las personas.<sup>19</sup>

#### 148. ¿Qué función tiene el Espíritu Santo en nuestra oración?

El Espíritu Santo nos incita a orar; además, nos llena de la presencia de Dios (Lucas 11:13). El Espíritu se convierte en nuestro maestro intercesor en la oración, "pues qué hemos de pedir como conviene, no lo sabemos" (Romanos 8:26-27).

#### 149. ¿Por qué a menudo la oración puede ser una lucha?

La invitación del Espíritu a la oración como una expresión de la gracia de Dios siempre deberá tener una respuesta intencional de nuestra parte, ya que luchamos contra numerosas distracciones, y nuestro adversario hace todo lo que puede para alejarnos de la oración. Esta lucha en la oración es una batalla espiritual que beneficia nuestro crecimiento en la gracia. Porque vivimos como oramos, aprendamos a orar como vivimos.

#### 150. ¿Es posible orar continuamente?

La oración es una disposición perdurable de los discípulos de Jesús porque Él siempre permanece con nosotros (Mateo 28:20). La oración y la vida cristiana no pueden separarse (1 Tesalonicenses 5:16-18).

#### 151. ¿Quién nos dio la oración del Padre Nuestro?

Jesús enseñó esta oración después que un discípulo lo vio terminar de orar y le dijo, "Señor, enséñanos a orar" (Lucas 11:1). El texto del Padre Nuestro que aparece en el Evangelio de Mateo ha sido el de mayor uso en la tradición de adoración de la iglesia (Mateo 6:9-13).

## 152. ¿Por qué se le puede también llamar a esta oración "la oración del Señor"?

Se le puede llamar "la oración del Señor" porque fue Jesús quien la enseñó. Es una oración que a menudo se considera un resumen del evangelio como un todo.

#### 153. ¿Qué razones hay para decir "Padre nuestro"?

Al emplear la forma del pronombre posesivo en plural "nuestro", Jesús estaba dirigiendo la atención a una relación enteramente nueva con Dios. Cuando oramos al Padre, lo adoramos junto con el Hijo y con el Espíritu Santo. En Cristo, hemos sido

hechos pueblo de Dios y Él es "nuestro" Dios por siempre. También decimos "Padre nuestro" porque somos una comunión de hermanos y hermanas de "un solo sentir y pensar" (Hechos 4:32 NVI).

# 154. ¿Cómo entendemos las palabras, "en los cielos"?"

Las palabras "en los cielos" no identifican un lugar en particular, sino que denotan la supereminente grandeza de Dios. Se refieren a la majestad de Dios, la santidad de Dios y la presencia de Dios.

#### **El Padre Nuestro**

Padre nuestro que estás en los cielos, santificado sea tu nombre. Venga tu reino. Hágase tu voluntad, como en el cielo, así también en la tierra. El pan nuestro de cada día, dánoslo hoy. Y perdónanos nuestras deudas, como también nosotros perdonamos a nuestros deudores. Y no nos metas en tentación, mas líbranos del mal; porque tuyo es el reino, y el poder, y la gloria, por todos los siglos. Amén.

Mateo 6:9-13

El cielo es la casa de nuestro Padre y nuestra verdadera casa, el destino del viaje de fe del creyente. Siendo que la vida de los creyentes está "escondida con Cristo en Dios" (Colosenses 3:3), eso ya los hace ciudadanos de la nueva patria.



#### 155. ¿Cuál es la estructura del "Padre Nuestro"?

La oración del Padre Nuestro contiene siete peticiones dirigidas a Dios nuestro Padre. Las primeras tres se enfocan en Dios, señalándonos su gloria. De forma particular, estas son peticiones que sugieren la necesidad de pedir que el nombre de Dios sea santificado, que su reino venga, y que se cumpla su voluntad. Las últimas cuatro peticiones buscan las provisiones misericordiosas de Dios para nosotros. Le pedimos que nos alimente, que nos perdone, que nos sostenga en la tentación, y que nos defienda del maligno, que es el diablo o Satanás.

#### 156. ¿Qué significa la frase, "santificado sea tu nombre"?

Santificar es hacer santo, por lo que la frase constituye una oración de alabanza que reconoce el nombre de Dios como Aquel que ha de ser venerado de forma única. Dios, quien nos llama "a vivir una vida santa" (1 Tesalonicenses 4:7, TLA), reveló su nombre a Moisés como el "YO SOY EL QUE SOY", y determinó santificar a su pueblo como una nación santa con la cual moraría. Hacemos santo el nombre de Dios cuando nuestra consagración anima nuestra vida entera.

#### 157. ¿Por qué oramos, "Venga tu reino"?

Como iglesia, oramos por la venida final del reino de Dios cuando Cristo regrese en gloria. La iglesia también ora que el Reino crezca aquí en la tierra mediante nuestra santificación en el Espíritu y nuestro compromiso con "hacer justicia, y amar misericordia, y [humillarnos] ante [nuestro] Dios" (Migueas 6:8).

### 158. ¿Por qué debemos orar, "Hágase tu voluntad, como en el cielo, así también en la tierra"?

La voluntad de Dios es que "todos sean salvos" (1 Timoteo 2:4 NVI). Jesús vino a nuestro mundo para hacer realidad ese propósito único de su Padre. Nuestra oración es que Dios una nuestra voluntad con la de su Hijo a fin de que esta finalidad redentora se cumpla. La oración nos ayuda a discernir "cuál es la voluntad de Dios" (Romanos 12:2 NVI) y nos concede la perseverancia para hacer esa voluntad (Hebreos 10:36).

## 159. ¿Cómo entendemos la petición, "El pan nuestro de cada día, dánoslo hoy"?

Pedir a Dios con la fe de niño por nuestra alimentación diaria nos ayuda a reconocer cuán bueno es Dios. Además, y siendo que, "No sólo de pan vivirá el hombre, sino de toda palabra que sale de la boca de Dios" (Mateo 4:4), esta petición reconoce nuestra hambre por la Palabra de Dios, y nuestra necesidad del alimento espiritual que recibimos del sacramento de la Santa Cena. La petición habla, de igual modo, acerca del deseo de nuestras almas por el Espíritu Santo. Hacemos esta oración en la confianza diaria que reconoce nuestra dependencia cotidiana de la provisión de Dios. Su provisión diaria basta, como bastaba el maná diario que se le daba a Israel (Éxodo 16). La petición además nos recuerda que vivimos en un tiempo intermedio. El reino de Dios ya ha venido con la encarnación de Cristo, por lo que vivimos diariamente en esa victoria. Pero también esperamos ansiosamente el día final en el que el reino de Dios será consumado. Por consiguiente, anticipamos "la cena de las bodas del Cordero" (Apocalipsis 19:9) en el Reino venidero.

## 160. ¿Por qué oramos, "Y perdónanos nuestras deudas, como también nosotros perdonamos a nuestros deudores"?

Cuando pedimos a nuestro Padre que nos perdone, estamos diciendo que estamos incluidos en el "todos" de "todos pecaron, y están destituidos de la gloria de Dios" (Romanos 3:23). Al mismo tiempo, testificamos de su misericordia porque, en su Hijo, "tenemos redención por su sangre, el perdón de pecados" (Colosenses 1:14). Nuestra petición trae respuesta si primero hemos perdonado. La misericordia de Dios solo puede adentrarse en nuestras vidas si aprendemos a perdonar. El perdón está en el corazón de la oración y la santidad cristiana.

### 161. ¿Qué queremos decir con la frase, "Y no nos metas en tentación"?

La frase quiere decir que reafirmamos nuestra fe en Dios nuestro Padre, que no nos deja solos en los tiempos de prueba. Hemos de orar que nos sea posible saber cómo entender la diferencia entre la prueba que nos ayuda a crecer en la gracia y la tentación que procura llevarnos al pecado y a la muerte, y la diferencia entre ser tentado y dar nuestro consentimiento a la tentación. Una petición así nos une de manera única a Jesús, quien venció la tentación mediante la oración y la Palabra de Dios" (Lucas 4:1-13).

#### 162. ¿Cuál es la petición con la que concluye el Padre Nuestro?

La petición final del Padre Nuestro es, "líbranos del mal". El mal apunta a la persona de Satanás, "el cual engaña al mundo entero" (Apocalipsis 12:9) y quien, "como león rugiente, anda alrededor buscando a quien devorar" (1 Pedro 5:8).

### 163. ¿Cuál es el significado de la doxología con la que concluye el Padre Nuestro?

Doxología significa ofrecer alabanzas a Dios. La doxología con la que concluye la oración del Padre Nuestro, "porque tuyo es el reino, y el poder, y la gloria, por todos los siglos", no está siempre incluida en las traducciones más recientes de la Biblia, las cuales reflejan los manuscritos más antiguos. Con todo, continúa siendo una oportuna bendición de alabanza y una expectativa para todo el pueblo de Cristo en la adoración congregacional y en las los devocionales privados, entre todas las etnias e idiomas en donde Jesucristo es conocido. Reafirma que la victoria de Cristo es completa, ya que Dios "sometió todas las cosas bajo sus pies, y lo dio por cabeza sobre todas las cosas a la iglesia" (Efesios 1:22). Así pues, la iglesia puede orar en todo tiempo y lugar:

"Porque tuyo es el reino, y el poder, y la gloria, por todos los siglos. Amén".

### **NOTAS**

- † Existen diferentes versiones del Credo de los Apóstoles. Una de ellas es la que aparece en el conocido himnario Gracia y Devoción. Los editores han escogido utilizar esta versión para la presente publicación, aunque han añadido la frase "descendió a los infiernos", la cual se incluye en la mayoría de las versiones del Credo, y han eliminado la frase "al fin del mundo", que aparece en muy pocas.
- 1 Gregory S. Clapper, *Global Wesleyan Dictionary of Theology*, 487.
- 2 Juan Wesley fue un prominente ministro anglicano en la Inglaterra del siglo XVIII, líder del avivamiento evangélico en su país, y fundador del metodismo mundial.
- 3 Gregory S. Clapper, *Global Wesleyan Dictionary of Theology*, 487-488.
- 4 Russell Lovett, *Global Wesleyan Dictionary of Theology*, 137-138.
- 5 Una cita de Tertuliano, teólogo cristiano del siglo II.
- 6 Russell Lovett, *Global Wesleyan Dictionary of Theology,* 136.
- 7 J. Gregory Crofford, *Global Wesleyan Dictionary of Theology*, 500.
- 8 Craig Keen, Global Wesleyan Dictionary

- of Theology, 258.
- 9 Tertuliano dijo: "La carne es el soporte de la salvación".
- 10 Ver Kenneth Schenck, *Global Wesley Dictionary of Theology*, 229.
- 11 Theodore Runyon, *Global Wesleyan Dictionary of Theology*, 477-478.
- 12 Theodore Runyon, *Global Wesleyan Dictionary of Theology*, 477.
- 13 Theodore Runyon, *Global Wesleyan Dictionary of Theology,* 47.
- 14 Theodore Runyon, *Global Wesleyan Dictionary of Theology,* 478.
- 15 James W. Lewis, *Global Wesleyan Dictionary of Theology*, 501.
- 16 J. Gregory Crofford, *Global Wesleyan Dictionary of Theology*, 500.
- 17 Véase Samuel M. Powell, *Global* Wesleyan Dictionary of Theology, 480.
- 18 Wesley's Works, 11:438.
- 19 Achim Hartner, *Global Wesleyan Dictionary of Theology*, 425-426.